
न् यायदर्शनस य्ेतिहासः आचार्याश्च

श्याममणिः नेपालः
उपप्राध्यापक:, न् याविभाग:
नेपालसंस क्ृ त-विश्वविद्यालय: 

वाल् मीकिविद्यापीठम्‌, काष्ठमण्डपस्थम्
su.philosophy.np@gmail.com

लेखसारः
प्राच्यदर्शनेषु अन्यतमदर्शनमिदं न् यायदर्शनम्। महर्षिणा गौतमेन प्रोक्तत्वात् गौतमदर्शनमिति नामान्त-

रेणापि प्रसिद्धम्। आन्वीक्षिकी, तर्कशास् त्रम्, प्रमाणशास्त्रम्, हेतुशास्त्रं  वेति अन् यानि नामान्तराणि अस्य 
दर्शनस्य। यद्यपि दर्शनस्यास्य प्रणेता महर्षिः गौतमः, अतः गौतमादेव प्रारब्धमिदं दर्शनमिति वक्तुं  शक्यम, 
तथापि वेदस्मृतिपुराणादिशास्त्रे षु च एतद्दर्शनवर्णिताः विषयाः प्राप्यन्ते , महर्ष ेः गौतमस्य नामानि च समुप�-
लभ्यन्ते  इत्यतः दर्शनमिदमनादि इत्यपि वक्तुं  शक्यम। सूत्रकाराद् गौतमादारभ्य उदयनाचार्यपर्यन्तं  सूत्र-
परम्परायाम, पुनः गंगेशोपाध्यायादारभ्य अधुना यावत् नव्यपरम्परायाञ्च बहुभिः नैयायिकैः न् यायदर्शनस्य 
विस्तारः कृत इति एतद्दर्शनेतिहासाध्ययनेन ज्ञायते। ईशायाः पञ्चमशताब्दिपूर्वकालः महर्ष ेः गौतमस्य काल 
इतीतिहासविद्भिः उच्यते। तत ईशायाः पञ्चशतवर्षपूर्वकालाद् ईशायाः दशमशताब्दीं यावत् भाष्यकारः वा-
त्स्यायनः, वार्तिककार उद्योतकरः, तात्पर्यटीकाकारः वाचस्पतिमिश्रः, परिशद्धिकारः उदयनाचार्यश्च प्राचीन�-
सूत्रपरम्परायाः आचार्याः मन्यन्ते  चेत् तदनन्तरं गंगेशोपाध्यायन न् यायदर्शने विचित्रा नव्यशैली प्रतिपादिता 
इत्यतः तस्मादारभ्य इदानीन्तकालं यावत् नव्यन् यायदर्शनकाल इत्यपि वक्तुं  शक्यते। नव्यन् यायपरम्परा-
याञ्च गंगेशोपाध्यायन सहैव पक्षधरमिश्रः, वासुदेवसार्वभौमः, रघुनाथशिरोमणिः, मथरानाथतर्कवा गीशः, 
जगदीशभट्टचार्यः, गदाधरभट्टाचार्यः, अन् ये  च बहव आचार्याः समागताः, यैः तत्तत्काले विशेषग्रन्थप्रणयनेन 
न् यायदर्शनस्य साहित्यभण्डारः सुसमृद्धः कृत इति वक्तुं  शक्यते। न् यायाचार्याणां योगदानेनैव अधुना प्रायः 
सर्वेष्वपि दर्शनेषु प्रमयचिन्तने प्राचीनन् यायस्य, प्रमाणचिन्तने, चिन्तनपरिष्करणेच च नव्यन् यायस्य प्रभावः 
अनुभूयते, तत्तद्दर्शनग्रन्थे षु दृश्यते च। अतोऽस्मिन् लेखे श्रुतिषु, स्मृतीतिहासपुराणेषु च न् यायदर्शनविष�-



98  लोकदर्पण  कार्तिक-चैत्र २०८१

याः कथं प्राप्यन्ते , गौतमकालादारभ्य अधुना यावत् मुख्यरूपेण के के आचार्याः दार्शनिकाश्च बभुवुः, तैः 
कीदृशानि ग्रन्थरत्नानि प्रणीतानि, तेषां प्रभावश्च आधुनिकदर्शनजगति कीदृशस्चास्तीति विषयाः परिशी�-
लिताः सन्ति ॥
मखु्यशब्दाः  : तर्कशास् त्रम्, हेतुविद्या, आन्वीक्षिकी, प्राचीनन् यायः, नव्यन् यायः।
विषयप्रवेशः

प्राच्यपाश्चात्त्यभेदेन द्विधा विभक्तानि नैकानि दर्शनानि समुपलभ्यन्ते  दर्शनजगति। तत्रापि प्राच्यदर्शनेषु 
च वैदिकावदिकभेदेन द्विविधो भेदो वर्तते। तत्र अवैदिकदर्शनेषु चार्वाक–बौद्ध–जैनदर्शनानि परिगण्यन्ते  
चेत् वैदिकदर्शनेषु न् याय–वैशेषिक–साङ्ख्य–योग–पूर्वमीमासा–वेदान्तदर्शनानि परिगण्यन्ते। इदानीं तावद् 
वैदिकदर्शने आस्तिकदर्शने वा परिगणितस्य न् यायदर्शनस्य इतिहासः कः, कदारभ्य दर्शनमिदं प्रारब्धम् 
? तत्र च के के आचार्याः समागताः ? तैश्च के ग्रन्थाः प्रणीता इत्यादिविषयस्य ज्ञानं दर्शनशास्त्राध य्े तृणां 
कृते सुतरामावश्यकमेव। प्राचीनकाले इदं न् यायशास्त्रं  हेतुशास्त्रं , हेतुविद्या, तर्क विद्या, तर्कशास्त्रं  , वादवि�-
द्या, न् यायविद्या, प्रमाणशास्त्रं , तक्वी, विमंसी, तर्कीत्यादिशब्दैः  प्रचलितमासीदिति प्राचीनग्रन्थावलोकनेन 
ज्ञायते। तत्रापि ‘आन्वीक्षिकी’ इति नाम तु अत्यधिकं प्रचलितमासीत्। तदेव भाष्यकारेण वात्स्यायनेन 
आन्वीक्षिकीत्यस्य न् यायशास्त्रमेवार्थ इति स्पष्टमुक्तं  स्वकीये भाष य्े  – ‘प्रत्यक्षागमाश्रितमनुमानं सा अन्वी-
क्षा, प्रत्यक्षागमाभ्यामीक्षितस्यान्वीक्षणमन्वीक्षा, तया प्रवर्तते इत्यान्वीक्षिकी न् यायविद्या न् यायशास्त्रमित्य-
र्थः’(वात्स्यायनः, वि.सं. २०६९ : पृ. ८) इति।

इयमव आन्वीक्षिकी न् यायविद्या वैदिककालादारभ य्ैव प्रवृत्ता आसीदिति इतिहासाध्ययने स्पष्टं  भवति। 
अतः लेखेऽस्मिन् तदानीमस्या विद्यायाः स्वरूपं कथमासीदिति अत्र क्रमेण परिशील्यते। तथैव न् यायदर्शन�-
स्याचार्याणां स्थानकालादीनां परिचयः, तैः प्रतिपादितानां ग्रन्थानाञ्च परिचयश्च लेखेऽस्मिन् परिशील्यते। 
लेखस्य विस्तरभयात् एतद्दर्शनस्य परिचयमदत्वैव साक्षाद् विषये एव प्रविश्यते,  दर्शनपरिचयस्तु अन्यत्रैव 
बहुत्र प्रतिपादितत्वात्। यद्यपि दर्शनानामितिहासविषये परिचयादिविषये च पूर्वमपि बहुभिः विद्वद्भिः बहुधा 
अध्ययनं कृतं वर्तते, संस क्ृ तहिन्दीनेपाल्यादिभाषासु नैके ग्रन्थाश्च समुपलभ्यन्ते  तथापि एतद्दर्शनस य्ैव सम�-
ग्रेति हासमादाय स्पष्टमध्ययनं न लभ्यते इत्यत एतस य्ेति हासाचार्यादीनामध्ययनाय मे प्रवृत्तिः।
समस्याकथनम्‌

अत्र प्रस्तुते न् यायदर्शनस य्ेति हासः आचार्याश्च इत्यस्मिन् विषये सन्ति नैकाः समस्याः। तासु काश्चन 
मुख्यत्वेन दृश्यन्ते। ताश्चाधोनिर्दिष्टानुसारं वर्तन्ते  – 

(क)	न् यायदर्शस य्ेति हासः कः ?
(ख)	न् यायदर्शनस्याचार्याणां देशकालादीतिवृत्तं  किम ?
(ग)	 प्राचीननव्यन् यायभेदे बिजं किं, कानि च साहित्यानि ?

अध्ययनस्योद्देश्यम्  
लेखस्यास्य मुख्यमद्देश य्ं  न् यायदर्शनस य्ेति हासः आचार्याश्च इत्याख य्े  विषये केन्द्रीभूय समस्याकथने 



न् यायदर्शनस य्े तिहासः आचार्याश्च  99वर्ष ५ अङ्क १

उपस्थापितानां समस्यानां समाधानान्वेषणमेव अस्ति। फलतोऽस्य लेखस्य उद्देश्यमधोनिर्दिष्टानुसारमस्ति –
(क) 	न् यायदर्शनस य्ेति हासपरिशीलनम्। 
(ख)	न् यायदर्शनस्याचार्याणां देशकालादीनां परिशीलनम्।
(ग)	 प्राचीननव्यभेदे बीजान्वेषणम्, साहित्यादीनां परिशीलनञ्च। 

अध्ययनविधिः
अस्य लेखस्य कृते आवश्यकसामग्रीणां सङ्कलनाय पुस्तकालयीयाध्ययनविधिरेव प्राधान् येन स्वीकृतः 

अस्ति। तत्र चास्मिन् लेखे न् यायदर्शनविषयप्रतिपादकाः संस क्ृ तमूलाकरग्रन्थाः, इतिहासवर्णनपरा ग्रन्थाः, 
नेपालीभाषाया हिन्दीभाषायाञ्च प्रकाशिता न् यायदर्शनसम्बद्धा विविधा ग्रन्था एव  प्राथमिकसामग्रीत्वेन 
गृहीताः सन्ति। अन्यदर्शनेषु प्रतिपादिता इतिहाससम्बद्धविषयाः, पौरस्त्यदर्शनविशारदैर्लिखिता लेखाश्च द्वि-
तीयकसामग्रीत्वेन प्रयक्ताः सन्ति। एवमव अस्मिन् लेखे यथावश्यकमागमनात्मकविधेर्निगमनात्मकविधेश्च 
प्रयोगं विधाय व्याख्यात्मको विश्लेषणात्मको विधिश्च प्रयक्तः अस्ति। 
सैद्धान्तिकी अवधारणा 

प्राच्यदर्शनानि खलु तत्त्वप्रतिपादनाय प्रवृत्तानि। श्रुतिस्मृतिपुराणेतिहासेषु शास्त्रे षु विचारत्वेन 
लिखितानां सिद्धान्तानां ग्रन्थाकारे प्रवर्तनं तत्तत्काले महर्षिभिः सूत्राणि विरचय्य कृतमस्ति। न केवलं वै-
दिकदर्शनानामपि तु अवैदिकदर्शनानाञ्च सिद्धान्ता वैदिकवाङ्मयषु लभ्यन्ते  इति सूक्ष्माध्ययनेन ज्ञायते। 
वैदिकदर्शनानां तु मूलबीजमेव श्रुतिस्मृत्यादिवाङ्मयमिति निश्चप्रचमेव वक्तुं  शक्यते। तानेव विचारानादाय 
महर्षिणा बादरायणेन ब्रह्मसूत्राणि विरचय्य वेदान्तदर्शनं प्रणीतञ्चेत् महर्षिणा जैमिनिना मीमासासूत्रा-
णि विरचय्य पूर्वमीमासादर्शनं प्रवर्तितम्। तथैव महर्षिणा कपिलेन सांख्यदर्शनं प्रचारितञ्चेद् पतञ्जलिना 
योगदर्शनं प्रणीतम्। एवमव महर्षिणा कणादेन वैशेषिकसूत्राणि विरचितानि चेत् गौतमेन न् यायसूत्राणि 
प्रणीतानि। एवञ्च इमे एव महर्षयः तत्तद्दर्शनानां प्रवर्तकत्वेन लोकविश्रुताः सन्ति। सूत्रकारानन्तरं तत्त-
त्समय बहुभिः विद्वद्भिः सूत्राणां भाष्याणि कृतानि, ततः अन् यैः  विद्वद्भिः भाष्याणामपि व्याख्योपव्याख्यानं 
कृतमस्ति। एवञ्च समेषां दर्शनानाम इतिहासः वैदिकवाङ्मयषु कथं प्राप्यते इति अनुसन्धानमवश य्ं  कर्त-
व्यमेव। तथैव कस्मिन्  काले देशे सूत्राणि रचितानि, भाष्याणि कृतानि, व्याख्यानानि च कृतानीति विषये च 
अनुसन्धानमावश्यकमस्ति। एवमव अन् यैश्च कैः कैः विद्वद्भिः कस्मिन् कस्मिन्‌ काले, कस्मिन् कस्मिन् देशे च 
स्वतन्त्रान् ग्रन्थान् विरचय्य तत्तद्दर्शनानां साहित्यागारः वर्धित इत्यस्मिन् विषये च अध्ययनं कर्तव्यं  भवति 
अध य्ेतृभिः। परन्तु एकस्मिन् लघुनि लेखे एव समग्रस्य प्राच्यवाङ्मयस्य सर्वेषां दर्शनानां वेतिहासाध्ययनं 
कर्तुं  न शक्यते इत्यतः अस्मिन् लेखे केवलं न् यायदर्शनस्य इतिहासाचार्यसाहित्यानामध्ययनं कर्तव्यमिति 
विषयमररीकृत्य न् यायदर्शसिद्धान्तमादायव एतद्दर्शनस य्ेति हासस्य परिशीलनं क्रियते।
श्रुतिष ुन् यायशास्त्रम् –

मानवसृष्टेः  आदिकाल एव वैदिककालः। अधुना तत्कालीनग्रन्था वेदा उपनिषदो लभ्यन्ते। तत्र न् यायशा-
स्त्रस्य (हेतुविद्यायाः) सर्वापेक्षया प्राचीनोल्लेख आदिग्रन्थस्य ऋग्वेदस्य नासदीयसूक्ते  संकेतरूपेण कृतोऽ-
स्ति। ‘सतो बन्धुमसति निरविन्दन् हृदि प्रतीप् या कवयो मनीषा’ (ऋग्वेदः १०–१२९–४) अत्र मनीषाशब्दः 



100  लोकदर्पण  कार्तिक-चैत्र २०८१

परमतत्त्वस्य दर्शनस्य साधनरूपेण प्रत य्ुक्तोऽस्ति। इदमेव साधनं न् यायशास्त्रे  हेतुरित य्ुच्यते। छान्दोग्योप-
निषदि च सङ्केतरूपेण तर्कशास् त्रस्य प्रसङ्गो दृश्यते। तत्रोक्तासु विद्यासु तर्क विद्यापि एकेति तदध्ययनेन 
ज्ञायते। तथा हि – ‘स होवाचर्ग्वे दं भगवोऽध य्े मि यजुर्वेदग् सामवदमाथर्वणं चतुर्थमितिहासपुराणं पञ्चमं 
वेदानां वेदं पित्र्यग्‌ राशिं दैवं निधिं वाकोवाक्यमकायनं देवविद्यां  ब्रह्मविद्यां  भूतविद्यां  क्षत्रविद्यां  नक्षत्रविद्याग् 
सर्पदेवजनविद्यामतद्भगवोऽध य्े मि’ (छान्दोग्योपनिषत् ७–१–२) अत्रोक्तेन वाकोवाक्यमिति पदेन तर्क -
शास्त्रमुच्यत इति शंकराचार्याः। अन्यत्रापि छान्दोग्योपनिषदि एव शब्द आकाशाश्रित इति स्वीक्रियते, 
एतदेव न् यायशास्त्रे  ‘शब्दगुणकमाकाशम‌’ इति पदेन शब्दस्याश्रय आकाश एवेति स्वीकृतः। ‘आकाशनाह्व-
यत्याकाशन शृणोत्याकाशन प्रतिश्रृणोत्याकाश रमत आकाश न रमत आकाश जायत आकाशमभिजायत 
आकाशमपास्स्वेति ’ (छान्दोग्योपनिषत् ७–१२–१) इत्यनेन ज्ञायते यत् न् यायशास्त्रस्य शब्दस्य आकाशगु-
णत्वकथनस्य बीजमुपनिषदेव आसीदिति। बृहदारण्यकोपनिषदि अपि तर्क स्य सङ्केतः प्राप्यते। तथा हि 
–‘आत् मा वारे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः (बृहदारण्यकोपनिषत् २–४–५) इति। अत्र मन्त-
व्य इति पदेन तर्क स्य सङ्केतः क्रियते। आत्मविषये खलु अज्ञानावस्थाया सन्देहो भवति, तस य्ैव सन्देहस्य 
शमाय विविधतर्क ैः मननं क्रियते, तस य्ैव तर्क स्य सङ्केतरूपं ‘मन्तव्यः’ इति पदम्। श्रोतव्यः श्रुतिवाक य्ेभ्यो 
मन्तव्यश्चोपपत्तिभिः। मत्वा तु सततं ध य्ेयमते दर्शनहेतवः’ इति प्रसिद्धवाक य्ेन हेतुभिः मन्तव्य इति कथनात्, 
उपपत्तिशब्दस्य हेतुरित्यर्थः। तथैव न् यायशास्त्रस्य प्रमाणभूतस्यानुमानप्रमाणस्य उल्लेखो मुण्डकोपनिषदि 
लभ्यते, ‘नायमात् मा बलहीनेन लभ्यो न च प्रमादात् तपसो वाप्यलिङ्गात्‌’ (मुण्डकोपनिषत् ३–२–४) इति। 
अत्र अलिङ्गादितिपदेन नानुमानात् इति स्पष्टं  ज्ञायते। तथैव तैत्तिरीयारण्यकेऽपि अनुमानशब्दस्य प्रयोगः 
प्राप्यते। ‘स्मृतिः प्रत्यक्षमतिह्यमनुमानचतुष्टयम। एतैरादित्यमण्डलं सर्वै रेव विस्यते’(तैत्तिरीयारण्यकम् 
१–२), अत्रापि अनुमानशब्देन न् यायाङ्गभूतस्य अनुमानस य्ैव ग्रहणं भवति। इत्यादिभिः तथ य्ैः  निश्चीयते 
यत् श्रुतिषु तर्कशास् त्रस्य सङ्केतसत्त्वात् प्राचीनवैदिककाले न् यायशास्त्रं  सङ्केतरूपेणासीदिति।
स्मृतिष ुन् यायशास्त्रम्  –

प्राचीनस्मृतौ याज्ञवल्क य्े  न् यायशास्त्रं  चतुर्दशविद्यासु एकविद्येति  स्वीकृतमस्ति –  ‘पुराणं न् यायमीमासा 
धर्मशास्त्राङ्गमिश्रिताः। वेदाः स्थानानि विद्यानां धर्मस्य च चतुर्दश ॥ (या.स्मृ. १–३)। तथैवान्यत्रापि –  
‘अङ्गानि वेदाश्चत्वारो मीमासान् यायविस्तरः। पुराणं धर्मशास्त्रञ्च विद्या ह्येताश्चतुर्दश ॥ (वि.पु. ३–६–२८)। 
उक्तश्लोकद्वयऽपि न् यायपदेन न् यायशास्त्रस य्ैव ग्रहणं भवति। तथैव मनुस्मृतौ तर्कशास् त्रस्य महत्त्वं  प्रति-
पादयन् लिखितमस्ति –  ‘आर्षं  धर्मोपदेशञ्च वेदशास्त्राविरोधिना। यस्तर्के णानुसन्धत्ते  स धर्मं  वेद नेतरः ॥ 
(मनुस्मृति १२–१०६)। अत्र अनुसन्धानार्थं  तर्क स्य आवश्यकता प्रदर्शिता। एवमव अन्यत्रापि मनुस्मृतावव – 
त्रै विद्यो हेतुकस्तर्को  नैरुक्तो धर्मपाठकः। त्रयश्चाश्रमिणः पूर्वे  परिषत्स्याद्दशावरा ॥ (मनुस्मृतिः १२–१११)। 
कौटिल्येन च स्वकीयेऽर्थशास्त्रे  आन्वीक्षिकीविद्याया लोकोपकारकत्वं  प्रदर्शितमिति भाष्यकारेण वात्स्या-
यनेन उद्धृ तं वर्तते – प्रदीपः सर्वविद्यानामपायः सर्वकर्मणाम। आश्रयः सर्वधर्माणां सेयमान्वीक्षिकी मता ॥ 
(वात्स्यायनः, वि.सं. २०६९, पृ.५) इति। अनेन ज्ञायते यत् स्मृत्यादावपि प्रशस्तरूपेण न् यायशास्त्रस्यास्य 
उल्लेख आसीदिति।



न् यायदर्शनस य्े तिहासः आचार्याश्च  101वर्ष ५ अङ्क १

परुाणेतिहासेष ुन् यायशास्त्रम्  –
यथोपनिषत्सु स्मृत्यादौ वा न् यायशास्त्रस्योल्लेखो दृश्यते, तथैव पुराणेतिहासेष्वपि शास्त्रस्यास्य बहुत्र 

उल्लेखः प्राप्यते। मत्स्यपुराणे न् यायः मीमासा चेति द्वयमपि शास्त्रं  प्रमाणप्रधानमति उक्तमस्ति यथा – 
अनन्तरं च वक्त्रेभ्यो वेदास्तस्य विनिःसृताः। मीमासान् यायविद्याश्च प्रमाणाष्टकसंयुगाः ॥ (म.पु. ३–४)। अत्र 
‘च’ इति पदेन ज्ञायते यत् अत्रोक्ता न् यायविद्या न मीमासारूपन् यायविद्या, अपि तु मीमासाभिन्ना स्वतन्त्रा 
न् यायविद्या। तथैव पद्मपुराणे न् यायवशेषिकसांख्यदर्शनानां तत्प्रवर्तकानां च नामानि स्पष्टरूपेण प्राप्यन्ते। 
यथा – कणादेन  तु सम्प्रोक्तं  शास्त्रं  वैशेषिकं महत्। गोतमेन तथा न् याय सांख य्ं  तु कपिलेन वै ॥ (प.पु.उ.ख 
२६३)। एवमव स्कन्दपुराणे कलिकाखण्डे ऽपि गौतमस्य नाम उद्धृ तमस्ति – गोतमः स्वेन तर्के ण खण्डयन् 
तत्र तत्र हि।  (स्क.पु.का.ख. अध्याय १७) इति। तथैव वाल् मीकिरामायणे आन्वीक्षिकीविद्याया उल्लेखो 
दृश्यते – धर्मशास्त्रे षु मुख य्े षु विद्यमानेषु दुर्बुधाः। बुद्धिमान्वीक्षिकीं प्राप्य निरर्थं  प्रवदन्ति ते (वा.रा.अयो. 
१००–३९) इति ॥ तथैव महाभारतेऽपि आन्वीक्षिकीविद्याया उल्लेखः प्राप्यते – अहमासं पण्डितको हैतुको 
वेदननिन्दकः। आन्वीक्षिकीं तर्क विद्यामनुरक्तो निरर्थिकाम (महाभारत, शान्तिपर्व १८७–४७) इति ॥ अनेन 
ज्ञायते यत् पुराणेतिहासेष्वपि न् यायशास्त्रस्योलेखः प्राप्यते इति। 

एतावता परिशीलनेन सूत्ररचनायाः पूर्वकाले न् यायशास्त्रस्य स्वरूपं कीदृशमासदिति ज्ञातम्। इदमेव 
उपनिषदादिषूक्तं  न् यायशास्त्रं  स्वतन्त्रदर्शनत्वेन कदारभ्य आगतम्, को वाऽस्य प्रवर्तकः ? इति परिशी�-
ल्यते। अस्मिन् प्रकरणे न् यायशास्त्रस्य स्वतन्त्ररूपेण उदयः, विकासः, तत्कर्तारः, आचार्याः, तेषां ग्रन्थाः 
कालश्चेत्यादिविषयाः परिशील्यन्ते।
प्राचीननव्यभेदः –

न् यायदर्शनस य्ेति हासो द्विसहस्रवर्षेभ्यः पूर्वतः एवारब्ध आसीत्। तस्य प्रवर्तको महर्षिः गौतमः। वस्तुतः 
अस्य न् यायदर्शनस्य द्वे  धारे वर्ते ते। तत्र प्रथमधारा महर्षिगौतमस्य न् यायसूत्राद् आरभ्यते चेद् द्वितीयधारा 
तु महामहोपाध्यायाचार्यगङ्गेशस्य तत्त्वचिन्तामणेः आरभ्यते। अतः महर्षिगौतमरचितसूत्रक्रमेण आगता 
प्रथमधारा एव ‘प्राचीनन् यायः’ इति पदेनाभिधीयते। गङ्गेशविरचिततत्त्वचिन्तामणित आगता धारा तु 
‘नव्यन् यायः’ इति पदेनाभिधीयते। तत्र प्रथमधाराया प्रमाणादिषोडशपदार्थानां निरूपणनात् सा धारा 
पदार्थमीमासा इति नाम्ना प्रख्याता अस्ति, द्वितीयधारायान्तु विशेषतः प्रमाणानां निरूपणनात् सा धारा 
प्रमाणमीमासा इति नाम्ना प्रसिद्धा अस्ति।

वस्तुतस्तु द्वितीयधारारूपेण आगतोऽयं नव्यन् यायः प्राचीनन् यायमलक एव तथापि तत्र प्रमाणानां प्र-
तिपादनशैली–शब्दसंयोजनादिकं च महदन्तरं वर्तते। न केवलं प्रतिपादनशैली एव अपि तु प्रमयपदार्थ-
स्वरूपेऽपि क्वचित् क्वचित् मतभेदः प्राप्यते। प्राचीनन् यायः अध्यात्मप्रधानः, नव्यस्तु तर्कप्रधा नः। यद्यपि 
प्राचीनन् यायऽपि बहवस्तर्काः प्राप्यन्ते , वादजल्पवितण्डाहेत्वाभासच्छलजातिनिग्रहस्थानानि तर्कम लान् येव 
तथापि न तावान् शुष्कतर्को  विद्यते प्राचीनन् याय, यावान् नव्यन् याय। अतो नव्यन् यायः स्वतन्त्ररूपेण जगति 
व्याप्तः। यदा नव्यन् यायस्य आरम्भो गङ्गेशोपाध्यायन कृतः, तदनन्तरं तु तस्य प्रभावो न केवलं भारतीय�-



102  लोकदर्पण  कार्तिक-चैत्र २०८१

दर्शनेषु अपि तु पाश्चात्यदर्शनेष्वपि दृश्यते। परन्तु इदानीं सा शैली क्षीयमाणा दृश्यते। अतो दर्शनाध य्े तृणां 
प्रवृत्तिः पुनः प्राचीनग्रन्थे षु अधिका दृश्यते। साररूपेण इदं तथ य्ं  वक्तुं  शक्यते प्राचीनन् यायस्य लक्ष्यम एक-
विंशतिप्रभेददुःखाद् आत्यन्तिकी मुक्तिरासीत् चेत् नव्यन् यायस्य लक्ष्यं  शुष्कतर्के ण पाण्डित्यप्रदर्शनपूर्वकम् 
इतरमतखण्डनमेवासीदिति। अत्र क्रमशः प्राचीननैयायिकानां नव्यनैयायिकानाञ्च परिचयः, साहित्यकाला�-
दिविषयस्य च परिचयः प्रदर्श्यते।
प्राचीनन् यायशास्त्रस्य आचार्याः साहित्यानि च –

न् यायदर्शने प्राचीननव्यभेदः कुतः प्रारब्ध इति पूर्वमक्तम। अतश्च न् यायदर्शने यैः आचार्यैः  गौतमसूत्र-
परम्पराया ग्रन्था रचिताः ते आचार्याः प्राचीनन् यायाचार्यत्वेन प्रख्याताः सन्ति चेत् यैः आचार्यैः  गङ्गेशोपा-
ध्यायस्य तत्त्वचिन्तामणिग्रन्थाधारेण तत्शैल्या वा ग्रन्था रचिताः ते आचार्याः नव्यन् यायाचार्यत्वेन प्रख्याताः 
सन्ति। अतोऽधुना प्रथम क्रमशः प्राचीनन् यायाचार्याणां कालस्थानकृतीनां परिचयं परिशील्य तदनन्तरम् 
नव्यन् यायाचार्याणां कालस्थानकृतीनां परिचयः परिशील्यते।
गौतमः –

न् यायसूत्रकर्ता महर्षिः गौतम एव नात्र विवादः। अयमव गौतम रामायणे उक्त अहल्यापतिः वा तद्भि-
न्नो वा इत्यत्रापि विवाद एव दृश्यते। यद्यपि न् यायपरिचयकारः फणिभूषणतर्कवा गीशः अयमव गौतमः 
अहल्यापतिः इति कथयन् स्कन्दपुराणस्य कञ्चन श्लोकं प्रदर्शयति – अक्षपादो महायोगी गौतमाख्योऽ-
भवन् मुनिः। गोदावरीसमानेता अहल्यायाः पतिः प्रभुः ॥ (फणिभूषण, सन् १९६८ : पृ.४० )। परन्तु अस्य 
श्लोकस्य प्रामाण य्े  अस्ति विवादः पण्डितानाम। यदि अहल्यायाः पतिरेव न् यायशास्त्रप्रवर्तक इति स्वी-
क्रियत तर्हि रामायणानुसारमस्य कालः त्रिसहस्रवर्षेभ्यः पूर्वं  वक्तव्यं भवति, तथा सति रामायणादपि 
प्राचीनं न् यायसूत्रमिति स्वीकर्तव्यं  भवति तच्च न शक्यते। तस्माद् अयं श्लोकः क्षेपक इति मन्तव्यम्। अतो 
नाय गौतमो रामायणे उक्तः अहल्यापतिः। गौतमस य्ैवापरं नाम ‘अक्षपादः’ इति। अयं मिथिलादेशीयः 
आसीदिति केचित्। न् यायसूत्रकारो गौतम एव अक्षपादो वा तद्भिन्नो वा ? इत्यत्रापि विवदन्ति विद्वांसः। 
डा.सतीशचन्द्रविद्याभूषणः गौतममक्षपादञ्च विभिन्नौ पुरुषौ इति मनुते। तस्य मते गौतमो न् यायसूत्रकारः, 
अक्षपादस्तु तस्य प्रतिसंस्कर्ता इति। महर्षिर्गौतमः अध्यात्मप्रधानसूत्राणां कर्ता अस्ति चेद् इतरपदार्थानां 
निरूपयिता तथा क्रमबद्धप्रमाणस्वरूपविचारकस्तु अक्षपाद इति तस्य मतम्। यथा आयुर्वेदस्य प्रसिद्धतमो 
ग्रन्थः ‘चरकः’ महर्षि–अग्निवशेन प्रवर्तितः, स एव ग्रन्थश्चरकेण संपादितः। अत्र चरक एव तस्य प्रतिसंस्क-
र्ता इति स्वीक्रियते तथैव न् यायदर्शनस्यापि मूलप्रणेता गौतमः, तस्य प्रतिसंस्कर्ता अक्षपाद इति। अस्मिन् 
विषये दासगुप्तस्य मतं – गौतमः मेधातिथिश्च एक एव, परन्तु अयं केवलं काल्पनिकः पौराणिको वा न तु 
न् यायसूत्राणां कर्ता। गौतमेन नैकोऽपि ग्रन्थः प्रणीतः । अतः अक्षपाद एव न् यायदर्शनप्रणेता ‘न् यायसूत्रकारः’ 
इति तस्य मतम्। 

अन् ये  तु प्रायः सर्वेऽपि विद्वांसो गौतमाक्षपादयोः ऐक्यमव कथयन्ति। मेधातिथिः, अक्षपादः, अक्षचरणः, 
गौतमः एतानि सर्वाण्यपि एकस य्ैव पुरुषस्य नामानि। वात्स्यायनेन, उद्योतकरेण, वाचस्पतिमिश्रेण, विश्व-



न् यायदर्शनस य्े तिहासः आचार्याश्च  103वर्ष ५ अङ्क १

नाथपञ्चाननभट्टेन च गौतम एव अक्षपाद इति स्वीकृतमस्ति, पद्मपुराणे, स्कन्दपुराणे च न् यायशास्त्रकारः 
गौतम एव इति उल्लिखितः। अतः न् यायसूत्राणि एकेनैव गौतमेन रचितानि न तु अन् येन केनचिदपि। तस्मात् 
निश्चयेन वक्तुं  शक्यते यत् न् यायसूत्रकारगौतमस य्ैव अपरं नाम अक्षपाद इति। अस्य गौतमस्य कालविषये 
तु इतोऽपि महान् विवादो लभ्यते। वस्तुतः, न केवलं गौतमस्य अपि तु प्रायः सर्वेषां प्राचीनसंस क्ृ त–साहि�-
त्यकाराणां कालः क इति नास्ति किञ्चिदपि दृढं प्रमाणम्। अतः सर्वैरपि तेषु तेषु ग्रन्थे षु वर्णितविषयान् 
आदायव तेषां कालोऽनुमीयते। एतस्मिन् विषये कस्य कस्य विदुषः दार्शनिकस्य वा किं मतमस्तीति विषये 
चन्द्रधरशर्मणा स्वीय भारतीयदर्शन इत्याख य्े  हिन्दीभाषाया लिखिते ग्रन्थे  उल्लिखितं वर्तते इत्यतः चन्द्रध-
रशर्मणा उल्लिखितानि मतानि अत्र प्रदर्श्यन्ते। जर्मनदार्शनिकः याकोवी (jacobi) गौतमस्य कालः तृती-
यशताब्दीति मनुते। तस्य मते न् यायसूत्रे  शून्यवादस्य खण्डनं कृतमस्ति। अतोऽस्य कालः शून्यवादानन्तरं 
विज्ञानवादात्पूर्वं  ‘तृतीयशताब्दी’ आसीदिति। महामहोपाध्यायहरप्रसादशास्त्रिणो मते न् यायसूत्रस्य प्रणयनं 
द्वितीयशताब्द्यामासीदिति। केषाञ्चन मतमस्ति न् यायसूत्रे  बौद्धमतखण्डनात् अस्य कालः पञ्चमशताब्दीति। 
परन्तु न् यायमञ्जरीकारस्य जयन्तभट्टस्य मते बौद्धोक्तशन्यवाद–बाह्यार्थभङ्गवादादिविषया बुद्धात् पूर्वमव 
प्रवृत्ता आसन्। अतस्तत्खण्डनाय न् यायसूत्राणि रचितानि। अतो न् यायसूत्रं  बौद्धमतपूर्ववर्ति एवेति। यथा 
पाणिनेः पूर्वमपि व्याकरणशास्त्रमासीत् तथैव सर्वेऽपि वादाः, विषयाः, पूर्वत  एवासन्। अतः केवलं बौद्ध-
मतस्य खण्डनं दृष्ट्वा  न् यायशास्त्रस्य अर्वाचीनत्वं  वक्तुं  न तावत् युक्तियक्तं  भवति, विषयाणां पूर्वत एव 
सद्भावात्। तत्खण्डनं न् यायसूत्रे  प्राप्यते। अतो न् यायसूत्रं  बुद्धकालादर्वाचीनमेव। अस्य कालस्तु बुद्धावता�-
रानन्तरं नागार्जुनादिपूर्वं  तन्मध य्े  प्रायः ई.पू.चतुर्थशताब्दी (ई.पू.४००) आसीदित य्ेव अधिकतरैरनुमीयते। 
(चन्द्रधरशर्मा : सन् १९९८ : पृ…)। न् यायसूत्ररचनाकाले बौद्धधर्मस्य महान् प्रभाव आसीत् भारतदेशे। 
बौद्धैः  आस्तिकत्वं  प्रायो नाशितमेवासीत्। बौद्धधर्मस्य खण्डनार्थं  जनेषु वैदिकधर्मे  आस्तिकत्वसम्पादनार्थं  च 
नवीना एका तर्कप्र णाली महर्षिगौतमेन आविष् कृ ता। सा एव तर्कप्र णाली न् यायदर्शनरूपेण आगता। न् याय-
दर्शने प्रतिपादितैः वादजल्पवितण्डादिपदार्थैः  एतदेव सिद्धं  भवति यत् न् यायसूत्रं  परमतं खण्डयित्वा आस्ति-
कमतसंरक्षणार्थमागतमिति। अत एव प्रमाणेषु प्रमयेषु वा यथासम्भवम अन्तर्भूता अपि संशयादयः पदार्थाः 
पुनः विशेषतः प्रतिपादिताः। शास्त्रार्थव्यवहारे प्रतिपक्षस्य पराजयार्थं  स्वमतस्थापनार्थं  च प्रमाण–प्रमय–
संशय–प्रयोजन–दृष्टान्त–सिद्धान्त–अवयव–तर्क –निर्णय–वाद–जल्प–वितण्डा–हेत्वाभास–च्छल–जाति–
निग्रहस्थानपदार्थानाम उपयोगो दृश्यते। अस्मिन् न् यायसूत्रे  पञ्च अध्यायाः, दश आह्निकानि, चतुरशीतिः 
प्रकरणानि, अष्टाविंशत य्ुत्तरपञ्चशतानि सूत्राणि, षट्षष्ट्युत्तरैकोनविंशतिशतानि पदानि, पञ्चाशीत य्ुत्त-
रत्र्यशीतिशतानि अक्षराणि च सन्ति। गणनेयं वाचस्पतिमिश्रस्य न् यायसूचिनिबन्धानुसारेणाऽस्ति। अन्त य्े  
वक्तुं  शक्यते यत् न् यायदर्शने न् यायसूत्रस्य महत्स्थानमस्ति। न् यायसूत्रमेव न् यायदर्शनस्य प्रथमः स्वतन्त्रो 
ग्रन्थः। महर्षिगौतमोऽस्य प्रणेता। अत एव गौतमस्य नाम श्रद्धापूर्वकं गृह्यते सर्वैः  दार्शनिकैः। 
वात्स्यायनः –

अयं खलु वात्स्यायनः न् यायसूत्राणां भाष्यकर्ता। इदमेव भाष य्ं  ‘वात्स्यायनभाष्यम‌’ इति नाम्ना प्रसि-
द्धमस्ति। वात्स्यायन एव न् यायभाष्यकर्ता इत्यत्र तु स्वय भाष्यकारः एव प्रमाणम् – योऽक्षपादमृषिं न् यायः 



104  लोकदर्पण  कार्तिक-चैत्र २०८१

प्रत्यभाद्वदतां वरम्। तस्य वात्स्यायन इदं भाष्यजातमवर्तयत् ॥ ( न् यायभाष्यम, अन्त्यमङ्गलाचरणम् ) 
इति। अस्य वात्स्यायनस्यापि कालनिर्णय सन्ति विभिन्नानि मतानि विदुषाम। केचन विद्वांसो वात्स्यायनः 
अर्थशास्त्री कौटिल्यश्च एक एवेति कथयन्ति। परमेषां मतमिदं न संगच्छते। यतः कौटिल्यस्य काल ईशापूर्वं  
चतुर्थशताब्दी (ई.पू. ४००) इति इतिहासविद्भिः निर्णितोऽस्ति गौतमस्यापि स एव काल इत य्ुक्तमव। अतः 
समानकालिकेनैव कौटिल्येन वात्स्यायननाम्ना भाष य्ं  रचितमिति तु न युक्तियक्तम। वात्स्यायनेन भाष य्े  
बहूनि प्राचीनवार्तिकानि उद्धृ तानि सन्ति, तेन ज्ञायते सूत्रकारभाष्यकारयोर्मध य्े  बहु–अन्तरालमासीदिति। 
तन्मध य्े  एवान् यैः  विद्वद्भिः न् यायसूत्रे  टिप्पणी कृता स्यात्, यस्योद्धरणं वात्स्यायनेन कृतं स्यात्। वात्स्यायनेन 
नागार्जुनस्य आक्षेपस्य निराकरणं कृतमस्ति। वात्स्यायनस्य तर्क स्य च खण्डनं वसुबन्धुदिङ्नागप्रभृतिभिः 
बौद्धैः  कृतमस्ति। अनेन वक्तुं  शक्यते यत् वात्स्यायनो नागार्जुनानन्तरकालिकः, वसुबन्धोस्तु पूर्वकालिक 
इति। नागार्जुनस्य काल ईशापूर्वं  द्वितीयशताब्दी (ई.पू.२००) आसीदिति इतिहासविद्भिः निर्णीतं वर्तते। 
वसुबन्धुदिङ्नागयोः कालस्तु ईशायाः तृतीय–चतुर्थशताब्दीमध य्े  (ई.सं. ३००–४००) आसीदिति स्वीक्रि-
यते। तथा सति वात्स्यायनस्य समयः ईशापूर्वं  प्रथमशताब्दी (ई.पू. १००) आसीदिति अनुमीयते। केचन 
विद्वांसस्तु अयमव वात्स्यायनः ‘कामसूत्रकारः’ इत्यपि मन्यन्ते। न् यायभाष्यस्य टीकाकारेण सुदर्शनाचार्येण 
स्वकृतप्रसन्नपदाख्यटीकाया कामसूत्रकार एव न् यायभाष्यकर्ता इत य्ुक्त्वा कामकः, उन्मत्त इत्यादिशब्दैः  
भर्त्सितोऽयं बहुत्र। अत्र प्रमाणरूपेण सुदर्शनाचार्येण अयं श्लोक उद्धृ तः –    ‘वात्स्यायनो मल्लिनागः 
कौटिल्यश्चणकात्मजः। द्रामिलः पक्षिलस्वामी विष् णु गुप्तोऽङ्गुलश्च सः ॥ इति। (वात्स्यायनः, सन् १९९८ : 
भूमिकायाः प्रथमपृष्टम्‌)। परन्तु पुरुषोत्तमदेवकृतत्रिकाण्डशेषकोश चाणक्यस्य पञ्च नामानि, वात्स्यायन�-
स्य च त्रीणि नामान् युक्तानि – विष् णु गुप्तस्तु कौटिल्यश्चाणक्यो द्रामिलोंऽशुलः। वात्स्यायनो मल्लिनागप�-
क्षिलस्वामिनावपि ॥ इति। (पूर्ववत्‌)। अनेन ज्ञायते यत् विष् णु गुप्तः, कौटिल्यः, चाणक्यः, द्रामिलः, अंशुलः 
इति पञ्च नामानि कौटिल्यस्य तथैव वात्स्यायनः, मल्लिनागः, पक्षिलस्वामी इति त्रीणि नामानि वात्स्याय�-
नस्य। अतो वात्स्यायनः कौटिल्यश्च भिन्नौ द्वौ पुरुषौ। यदि वात्स्यायन एव कौटिल्य इति स्वीक्रियते चेदपि 
चाणक्यः राजनीतिज्ञः, अर्थशास्त्री च आसीदिति प्रसिद्धमस्ति परन्तु नैयायिकोऽप् यासीदिति न कुत्रापि 
प्राप्यते। तस्मात् ‘वात्स्यायनः’ न् यायसूत्रभाष्यकारस्तु कौटिल्याद् भिन्न एव। अतः सुदर्शनाचार्यस्य भर्त्स-
नमबद्धमेव। अस य्ैव वात्स्यायनस्य अपरं नाम ‘पक्षिलस्वामी’ इत्यासीत्। वाचस्पतिमिश्रेण तात्पर्यटीकाया 
‘भगवता पक्षिलस्वामिना’ (वाचस्पतिमिश्रः, वि.सं. २०७० : पृ. १) इत्यादिपदेन वात्स्यायनस्य सम्मानं 
कृतमस्ति। उद्योतकरेणापि वार्तिके अक्षपादतुल्यो वात्स्यायन इत य्ुक्तमस्ति –  ‘यदक्षपादप्रतिमो भाष य्ं  
वात्स्यायनो जगौ। अकारि महतस्तस्य भारद्वाजेन वार्तिकम्। (न् यायवार्तिकम् : अन्त्यमङ्गलाचरणम्‌) 
इति। अयमपि वात्स्यायनो गौतमस्य समानदेशीयो मैथिलीय एव आसीदित्यपि विदुषां मतं प्राप्यते। एतस्य 
वात्स्यायनस्य कालस्थानादिविषये वाराणसीस्थेन चौखम्बासंस क्ृ तभवनेन प्रकाशितस्य न् यायवार्तिकमिति 
ग्रन्थस्य भूमिकाया महामहोपाध्यायन विन्ध य्ेश्वरीप्रसादद्विवेदिना बहुविचार्य अन्त य्े  भाष्यकारः वात्स्यायनः 
मैथिलीय एवासीदिति निर्णीतं वर्तते। (विन्ध य्ेश्वरीप्रसादद्विवेदी, वि.सं.२०६४, न् यायवार्तिकभूमिकायाम‌)। 
अन्त य्े  साररूपेण वक्तुं  शक्यते यत् पक्षिलस्वामी इति अपरनामकोऽयं वात्स्यायनो न् यायसूत्रभाष्यकारः। 
अयं च मैथिलीयः । अस्यापि नाम दर्शनक्षेत्रे  सादरेण गृह्यते सुधीभिः।



न् यायदर्शनस य्े तिहासः आचार्याश्च  105वर्ष ५ अङ्क १

उद्योतकरः –
वात्स्यायनानन्तरं प्रसिद्धनैयायिकरूपेण अस य्ैव विद्वत्प्रवरस्य उद्योतकरस्य नाम आयाति। अयं खलु 

उद्योतकरो ‘भारद्वाज–उद्योतकरः’ इति नाम्नापि प्रसिद्धोऽस्ति। भारद्वाज इति तु अस्य गोत्रनाम। गौतमप्र-
णितसूत्राणां नागार्जुनेन शतशः खण्डनं कृतं, तस्य च खण्डनं वात्स्यायनेन भाष य्ं  विरच्य कृतम्। तदनन्तरं 
बौद्धानां जगति एव प्राबल्यमागतम्। वसुबन्धु–दिङ्नागप्रभृतिभिः सर्वैः  कुतर्के ण न् यायशास्त्रं  जर्जरीकृतम्। 
न् यायशास्त्रं  लुप्तप्रायः जातं तत्समय। अतोऽनेन आचार्योद्योतकरेण वात्स्यायनभाष य्े  वार्तिकं विरच्य न 
केवलं शास्त्रोद्धारः कृतः अपि तु बौद्धमतस्य समूलध्वंसोऽपि कृतः। वार्तिककरणस्य प्रयोजनमाह स्वय-
मुद्योतकरः – यदक्षपादः प्रवरो मुनीनां शमाय शास्त्रं  जगतो जगाद। कुतार्किकाज्ञाननिवृत्तिहेतुः, करिष्यते 
तस्य मया निबन्धः ॥ (न् यायवार्तिकम् : मङ्गलाचरणम्‌) इति। अत्र कुतार्किकपदेन दिङ्नागादय एव गृह्यन्ते  
इति तात्पर्यटीकां दृष्ट्वा  ज्ञायते। तत्र किल मिश्र आह – ‘यद्यपि भाष्यकृता कृतव्युत्पादनमेतत् तथापि दि-
ङ्गनागप्रभृतिभिः अर्वाचीनैः कुहेतुसन्तमससमुत्थापनेन आच्छादितं शास्त्रं  न तत्त्वनिर्णयाय पर्याप्तमित य्ु-
द्योतकरेण स्वनिबन्धोद्योते तदपनीयत इति प्रयोजनवानयमारम्भः (वाचस्पतिमिश्रः, वि.सं. २०७० : पृ. २) 
इति। अनेनैव स्पष्टं  भवति यद् अयमद्योतकरो दिङ्नागादनन्तरकालिक एवेति। बौद्धपण्डितेन धर्मकीर्तिना च 
उद्योतकरकस्य खण्डनं कृतं स्वकीयशास्त्रे  वादन् याय – ‘प्रतिदृष्टान्तधर्माऽभ्यनुज्ञा स्वदृष्टान्ते  प्रतिज्ञाहानिः, 
निग्रहस्थानम् इत्यत्र भाष्यकारमतं दूषयित्वा वार्तिककारोऽयं स्थितिपक्षमाह इति। अनेन ज्ञायते वार्तिकका-
रोऽयमद्योतकरः दिङ्नागधर्मकीर्त्योः  मध्यकालिक इति। तथा च दिङ्नागस्य कालः ईशायाः पञ्चमशताब्दी 
(ई.सं.५००) आसीत्, धर्मकीर्तेश्च कालः (ई.पू.६९०) ईशायाः षष्ठशताब्द्याः अन्तिमः कालः आसीदिति बुधैः 
निर्णीतमस्ति। अतो वक्तुं  शक्यते यत् ‘उद्योतकरः’ ईशायाः पञ्चमशताब्द्याः उत्तरसमय षष्ठशताब्द्याः प्रार-
म्भे  (ई.सं.४५०–५५०) आसीदिति। अस्य स्थानविषये तु नास्ति निश्चयः। डा.सतीशचन्द्रविद्याभूषणो वार्तिके 
‘शुघ्‌नः’ इति शब्ददर्शनात् अयं थानेश्वरस्य निवासी आसीदिति मतं प्रदर्शयति। थानेश्वरः शुघ्‌नात् प्रायः ६० 
मिल (MILE) दूरे वर्तते। एतदपि सम्भवति अयमद्योतकरः थानेश्वरस्य प्रासादे स्यात् यतः तत्काले तत्र 
विदुषां संघातः आसीत् इति कथयति। केचन तु वार्तिकस्य पुष्पिकाया ‘पाशपताचार्योद्योतकरविरचितं न् या-
यसूत्रवार्तिकम्‌’ इति उल्ले खितत्वात् अयं वार्तिककारः ‘काश्मीरी शैवः’ आसीदिति मन्यन्ते। किन्तु महाम-
होपाध्यायन विन्ध य्ेश्वरप्रसादद्विवेदीमहोदयेन सिद्धं  कृतमस्ति यत् गौतम वात्स्यायनवाचस्पति–उदयनादयः 
सर्वेऽपि नैयायिका मैथिलीया आसन्, अतः उद्योतकरोऽपि मैथलीय एवासीदिति। (विन्ध य्ेश्वरीप्रसादद्विवेदी, 
वि.सं.२०६४, न् यायवार्तिकभूमिकायाम‌)। मृतप्रायस्य न् यायशास्त्रस्यास्य वार्तिकनामकं प्रौढग्रन्थं  रचित्वा 
उद्धारकृतत्वात् दर्शनाकाश अस्योद्योतकरस्य नाम भानुवत् जाज्वल्यते। 
वाचस्पतिमिश्रः –

संस क्ृ तवाङ्मय अयमाचार्यो  वाचस्पतिमिश्र उडुराज इव भासते। अयमाचार्यः सर्वतन्त्रस्वतन्त्र आसीत्। 
अनेन सर्वेष्वास्तिकदर्शनेषु टीका रचिता। परन्तु वैशेषिकदर्शनस्य टीका अधुना नोपलभ्यते। अतः ‘षड्द-
र्शनटीकाकारः’ इति नाम्नापि प्रसिद्धो वर्तते अयम। सर्वेष्वपि दर्शनेषु टीकासु कृतासु अपि वाचस्पतिः 
वस्तुतः नैयायिक एवासीत् यतः अनेन अस्मिन्नेव दर्शने बहवो ग्रन्था रचिताः। उद्योतकरस्य वार्तिकस्य 



106  लोकदर्पण  कार्तिक-चैत्र २०८१

बौद्धाचार्येण धर्मकीर्तिना शतशः खण्डनं कृतं, पुनश्च तत्वार्तिकं सामान्यमतिमतां कृते दुस्साध्यमभूत्। 
अतोऽनेन तस्य वार्तिकस्य व्याख्यानं कृत्वा ‘एको मार्गः द्वे  कार्ये ’ इत य्ुक्तिः सार्थकीकृता। तात्पर्यटीकया 
एवानेन सामान्यमतिमतां कृते दुस्साध य्ं  वार्तिकं सुसाध य्ं  कृतं तथैव धर्मकीर्तेः  आक्षेपाणामपि विनाशः 
कृतः। मङ्गलश्लोक एव अयं प्रतिज्ञापयति इत्थम् – इच्छामि किमपि पुण य्ं  दुस्तरकुनिबन्धपङ्कमग्ना-
नाम। उद्योतकरगवीनामतिजरतीनां समुद्धरणात् ॥ (न् यायवार्तिकतात्पर्यटीका : मङ्गलाचरणम् ४) इति। 
अनेन न् यायदर्शने तात्पर्यटीका, न् यायसूचिनिबन्धः, न् यायकणिका, तत्त्वबिन्दुः, इत्यादिग्रन्था रचिताः, 
सांख य्े  सांख्यकारिकायाः व्याख्या ‘सांख्यतत्त्वकौमुदी’ कृता, योगे ‘तत्त्ववशारद, वेदान्ते  शाङ्करभाष य्े  
‘भामती’ मीमासाया च विधिविवेकटीका च कृताः सन्ति। केचन पण्डिता भामतीकारः तात्पर्यटीकाकारश्च 
भिन्नाविति कथयन्ति, परन्तु प्रायः सर्वे  विद्वद्भिः तन्मतं निरस्तमव। अस्य कालनिर्णयस्तु सुलभः। यतः 
अनेन न् यायसूचिनिबन्धस्यान्ते  स्वे नैव स्वस्य काल उल्लिखितः –  ‘न् यायसूचिनिबन्धोऽसावकारि सुधिया 
मुदे। श्रीवाचस्पतिमिश्रेण वस्वङ्कवसुवत्सरे ॥ (वाचस्पतिमिश्रः, न् यायसूचिनिबन्धः, अन्त्यमङ्गलाचरण�-
म्‌) इति। अत्र वस्वङ्कवसु(८९८) इति कथनेन अस्य कालो निश्चितः, परन्तु अयं न ईशवीयसम्वत्सरः, 
अपि तु विक्रमसम्वत्सरः। अत्रापि पण्डिताः परस्परं विवदन्ते , शकसम्वत्सरो वा, ईशवीयसम्वत्सरो वा 
शालीवाहनीयसम्वत्सरो वा, विक्रमसम्वत्सरो वेति। अयं मैथिलीय आसीत्। तत्काले प्रायः सर्वत्र भारतदेशे 
विक्रमसम्वत्सरस य्ैव प्रचलनमासीत्। अंग्रेजानां भारतागमनानन्तरमेव ईशवीयसम्वत्सरस्य प्रचारो जातः। 
अधुनापि मिथिलाप्रान्ते  तत्समीपस्थे  नेपालदेशे च विक्रमसम्वत्सरः एव प्रचलति। अतस्तेन उक्तश्लोके वि-
क्रमसम्वत्सरस य्ैव उल्लेखः कृत इति निश्चयेन वक्तुं  शक्यते। तथा च अस्य कालः ८९८ वि.सं, ८९८–५७= 
८४१ ई.सं.आसीत्। अनेन ज्ञायते यत् अयं नवमशताब्द्यामासीदिति। तथैव अस्य जन् मुभूमिः अपि मिथिला-
प्रान्त एवात्र नास्ति विवादः। वर्तमाने कालेऽपि मिथिलाप्रान्ते  अस्य जनिभूसमीपे ‘वाचस्पतिनगरम्‌’ इति 
नामकं रेलवेस्टेसन(Raliway-station)स्थानं वर्तते। 
उदयनाचार्यः –

यद्यपि स्थितिकालदृष्ट्या अयमदयनाचार्यो  जयन्तभट्टभासर्वज्ञाभ्यामनन्तरकालिक एव, अतोऽस्य 
विषये जयन्तभासर्वज्ञाभ्यामनन्तरमेव विवेचना कर्तव्यासीत् तथापि न् यायदर्शने ‘पञ्चग्रन्थी’परम्परा वर्तते, 
तस्यां  परम्पराया गौतमादारभ्य उदयनपर्यन्तं  पञ्चाचार्या आगच्छन्ति। ते च पञ्चाचार्याः– गौतम–वात्स्या-
यन–उद्योतकर–वाचस्पति–उदयनाचार्याः। गौतमेन सूत्राणि रचितानि, तत्र वात्स्यायनेन भाष य्ं  कृतं, तस्मिन् 
भाष य्े  उद्योतकरेण वार्तिकं विरचितं, तस्मिन् वार्तिके वाचस्पतिना ताप्पर्यटीका रचिता, टीकायामदयेन 
तात्पर्यपरिशद्धिः कृता। एते एव पञ्चग्रन्था न् यायशास्त्रे  ‘पञ्चग्रन्थी’ इति पदेन व्यवह्रियन्ते। अत इदानीं 
क्रमवशात् उदयनस य्ैव चर्चा क्रियते। ‘एकश्चन्द्रस्तमो हन्ति’ इति वाक्यमनेनैव उदयनेन सार्थकीकृतम् । 
वेदविरुद्धतया सर्वेषां वैदिकमार्गाणां खण्डनं कृत्वा जगति ज्ञानमाच्छाद्य नास्तिकमार्गे  जनान् नेतुम् उद्यु-
क्तान् तमोरूपान् बौद्धान् अयमव उदयनाचार्यः प्रसिद्धतर्क बलेन सर्वानपि खण्डयामास। स्वयमव वक्ति 
आत्मतत्त्वविवेकस्यान्ते  – तदिदमुदयनेन न् यायलोकागमानां व्यतिहतमवधय व्यञ्जितं वर्त्म मुक्तेः ’ (उद�-
यनाचार्यः, आत्मतत्त्वविवेकः, अन्त्यमङ्गलाचारणम् १) इति। अस्य काल ईशाया दशमशताब्द्या अन्तिम�-



न् यायदर्शनस य्े तिहासः आचार्याश्च  107वर्ष ५ अङ्क १

भाग आसीदिति तेन स्वे नैव रचितस्य लक्षणावलीग्रन्थस्य अन्तिमश्लोके निर्दिष्टकालसंख्यया ज्ञायते। तत्र 
लिखति यत् – तर्काम्बराङ्कप्रमितेष्वतीतेषु शकान्ततः। वर्षे षूदयनश्चक्रे  सुबोधा लक्षणावलीम ॥ इति। 
(विन्ध य्ेश्वरीप्रसादद्विवेदी, वि.सं.२०६४, न् यायवार्तिकभूमिकायाम पृ. १५९)। अत्र तर्काम्बराङ्क(९०६) 
शकसंवत्सर उल्लिखितोऽस्ति। अयं सम्वत्सर ईशायाः ९०६+७८=९८४ सम्वत्सरो भवति। अनेन निश्चीयते 
उदयनस्य स्थितिकालः। अस्य स्थानमपि केचन बङ्गालदेश इति कथयन्ति, केचन तु दक्षिणदेश इति 
कथयन्ति। परन्तु द्वयमपि न संगच्छते, यतो भविष्यत्पुराणे अस्य स्थानविषये स्पष्ट उल्लेखः प्राप्यते। तत्र – 
अथ वक्ष्ये  तृतीयस्य हरेरंशस्य धीमतः। उदयनाचार्यनाम्नस्तु महात्म य्ं  लोकहर्षणम् ॥ भूत्वा स मिथिलाया तु 
शास्त्राण्यध य्ैष्टसर्वशः। विशेषतो न् यायशास्त्रे  साक्षाद्वै  गौतमोमनिः ॥ बौद्धसिद्धान्तमग्धान्तः सुखाय हितका-
रिणीम। वितेने विदुषां प्रीत य्ै  विमलां किरणावलीम ॥ (भविष्यपुराणम्, ३०–१२३)। अत्र स्पष्टं  ‘मिथिलाया 
भूत्वा’ इत य्ुक्तं  तेन उदयनस्य जनिभूः मिथिला आसीदिति निश्चप्रचम्। उदयनाचार्येण न् याशास्त्रे  तात्पर्य-
परिशद्धिः, न् यायकुसुमाञ्जलिः, आत्मतत्त्वविवेकः, लक्षणावली–इत्यादिग्रन्था रचिताः। पुनः वैशेषिकशा�-
स्त्रे  प्रशस्तपादभाष्योपरि ‘किरणावली’ टीका च रचिता। अस्य एते सर्वेऽपि ग्रन्था विषयप्रतिपादनदृष्ट्या 
उत् कृ ष्टतमाः। दर्शनक्षेत्रे  एषां सर्वेषामपि ग्रन्थानां महत् सम्मानं वर्तते। अयं भक्तशिरोमणिश्चासीदित्यस्य 
जीवनचरित्रं  पठित्वा ज्ञायते। वेदान् निरस्य ईश्वरोऽपि नास्ति इति कथयतां हैतुकानां मतमनुमानेनैव निरस्य 
अनुमानेनैव ईश्वरोऽपि प्रतिपादितोऽनेन कुसुमाञ्जलौ। तत्रैकमनुमानमित्थं  प्रदर्शयति– ‘क्षित्यङ्कुरादिकं 
कर्तृजन् यं  कार्यत्वात् घटवत् इति। न केवलमेतदेव अपि तु अन् या अपि युक्तयः प्रदर्शिता अनेनेश्वरसाध-
नाय कुसुमाञ्जलौ। तत्रोक्तम – कार्याऽऽयोजनधृत्यादेः,पदात् प्रत्ययतः श्रुतेः। वाक्यात् संख्याविशेषाच्च 
साध्यो विश्वविदव्ययः ॥ (न् यायकुसुमाञ्जलिः, ५–१) इति ॥ अतोऽयमीश्वरसत्तारक्षणाय, वेदरक्षणाय, 
धर्मस्थापनाय, नास्तिकमतनिरासनाय चागतासीदिति सर्वैः  दार्शनिकैः एकस्वरेणोच्यते। 
जयन्तभट्टः –

जयन्तभट्टो जरन्नैयायिकरूपेण दर्शनक्षेत्रे  प्रसिद्धोऽस्ति। अनेन ‘न् यायमञ्जरी’ नामकः प्रौढग्रन्थो 
लिखितः। अयं काश्मीरदेशीय आसीत्। अस्य पिता चन्द्रनामकः कश्चन विद्वान् आसीदिति न् यायमञ्जर्या 
अन्तिम स्वयमव लिखति – वादेष्वात्तजयो जयन्त इति यः ख्यातस्सतामग्रणीः। अन्वर्थो  नववृत्तिकार इति 
यं शंसन्ति नाम्ना बुधाः ॥ सूनुर्व्याप्तदिगन्तरस्य यशसा चन्द्रस्य चन्द्रत्विषा। चक्रे  चन्द्रकलार्धचूडचरणध्यायी 
स धन् यां  कृतिम । (न् यायमञ्जरी, अन्त्यमङ्गलाचरणम् ३) इति। अस्य पुत्रः अभिनन्दनपण्डितः स्वीयर�-
चनाया कादम्बरीकथासारे स्ववशपरिचयं ददाति। तेन ज्ञायते यत् जयन्तभट्टः काश्मीरराज्ञो मुक्तापीडस्य 
अमात्यस्य शक्तिस्वामिनः प्रपौत्र आसीदिति। अनेनानुमीयते यत् मुक्तापीडस्य प्रायो द्विशतवर्षाभ्यन्तरे 
एवास्य जन्म आसीदिति। न् यायमञ्जर्यामनेन ‘आचार्या’ इत य्ुक्त्वा वाचस्पतिमिश्रस्य नाम गृहीतमस्ति, 
तेनेदमपि वक्तुं  शक्यते अयं वाचस्पतिमिश्रात् अनन्तरकालिक एवेति। वाचस्पतिमिश्रस्य कालस्तु ई.सं. 
८४१ आसीदिति पूर्वं  प्रदर्शितम्। अतः तदनन्तरं प्रायः दशमशताब्द्या उत्तरकाले एवास्य स्थितिकालः 
स्यात्। काश्मीरराज्ञो मुक्तापीडस्य काल ई.सं. ७१०–७६० आसीत्। तस्य मन्त्रिणः शक्तिस्वामिनः काल 
ई.सं.७५०–८२० आसीत्। पुनस्तस्यापि पुत्रस्य चन्द्रस्य काल ई.सं. ८१०–८७० आसीत्। एवञ्च तस्य 



108  लोकदर्पण  कार्तिक-चैत्र २०८१

पुत्रस्य जयन्तस्य काल ई.सं. ८५०–९१० आसीदिति निश्चीयते। आहत्य ईशाया दशमशताब्दी एवास्य स्थि-
तिकाल इति निश्चितम्। न् यायमञ्जरी एकः स्वतन्त्रः प्रबन्धरूपो ग्रन्थः, तथापि तत्र सूत्रोक्तानां प्रमाणादि�-
षोडशपदार्थानामव प्रतिपादनात् सूत्रमूलक एव। अस्मिन् ग्रन्थे  द्वादश आह्निकानि  सन्ति। प्रमयशोधनदृष्ट्या 
तु न् यायमञ्जरी एव न् यायस्य सर्वोत्तमो ग्रन्थः, अतोऽनेनैव एकेन ग्रन्थेन अयमाचार्यो  जयन्तभट्टः दर्शनक्षेत्रे  
सुप्रसिद्धः सञ्जातः। 
भासर्वज्ञः –

अयं पण्डितप्रवर आचार्यो  भासर्वज्ञः काश्मीरब्राह्मण आसीत्। अनेन स्वतन्त्ररूपेण ‘न् यायसार’नामको 
ग्रन्थो रचितः। अस य्ैव न् यायभूषणनामकं व्याख्यानं च स्वे नैव कृतम्। अनेन एकेनैव ग्रन्थेन अस्य ख्याति-
रागता जगति। न् यायसारः अत्यन्तप्रसिद्धो ग्रन्थ इति तदुपरि विद्वद्भिः लिखिता टीका अवलोकनेन ज्ञायते 
यतोऽस्य अष्टादश टीका लभ्यन्ते। भासर्वज्ञस्य वैशिष्ट्यमस्ति यत् अयं न केवलं विजातीयान् बौद्धादीन् 
पराकरोति अपि तु सगोत्रीयान् सूत्रकारादीन् अपि विगणयितंु न करुणायते क्वचित् क्वचित्। अयं कर्मणो 
गुणेऽन्तर्भाव  करोति। स्नेहसंख्यापृथक्त्वादीनां पृथक्गुणत्वं  नाङ्गीकरोति। मोक्षविषये तु अस्य मतस्य 
प्रसिद्धिरेवागता। नैयायिकैः सर्वैरपि सुखादिरहितो मोक्षः स्वीक्रियते, अयं तु सर्वथा आनन्दमय मोक्षं  स्वी-
करोति। निर्विषयकमोक्षस्य तु उपहासं करोति इत्थम् – 

दुःखहानाय नो युक्तं  सुखं दुःखात्मकं वरम्। न हि कश्चित् पदार्थज्ञो मोहसिद्ध्यै प्रवर्तते ॥
वरं वृन्दावने रम य्े  श्रृगालत्वं  वृणोम्यहम्। न तु निर्विषयं मोक्षं  गौतमो गन्तुमिच्छति ॥ 
वैशेषिकोक्तमोक्षे  तु सुखलेशविवर्जितात् ॥ ( भासर्वज्ञः, सन् १९६८ : पृ. ५९४) इति।
प्राचीनन् याय सूत्रपरम्परां विहाय स्वतन्त्ररूपेण ग्रन्थकर्ता अयमक एव पण्डितः। परन्तु अस्य सूत्रवि-

रुद्धांशस्य सर्वस्यापि खण्डनमुदयनाचार्येण किरणावल्यां  कृतमस्ति। अनेन अस्य कालोऽपि उदयनात् पूर्व 
एवासीदिति ज्ञायते। तथा चाय प्राय ईशाया नवमशताब्द्या अन्ते  दशमशताब्द्याः प्रथम एव (ई.सं.८७५–
९२५) स्यादिति अनुमीयते। एतदनन्तरं प्राचीनन् याय उदयनाचार्य आगच्छति अस्य चर्चा तु पूर्वमव कृता 
खलु। उदयन एव प्राचीनन् यायस्य अन्तिम आचार्यः तदनन्तरं तु नव्यन् यायरूपा द्वितीयधारा प्रवहति लोके। 
नव्यन् यायस्य आचार्याः साहित्यानि च –

एतावत्पर्यन्तं  प्राचीनन् यायस्य उदयविकासक्रमः, आचार्याश्च परिशीलिताः, इतः न् यायस्य द्वितीयधारा 
(नव्यन् याधारा) तत्रागता आचार्याः साहित्यानि च यथामति परिशील्यन्ते।
आचार्यगङ्गेशोपाध्यायः –

आचार्यगङ्गेशोपाध्याय एव नव्यन् यायस्य प्रतिष्ठापकः। ‘तत्त्वचिन्तामणिः’ अस्य प्रमखो ग्रन्थः। तत्त्व-
चन्तिामणिं लिखित्वा अनेन न केवलं न् यायदर्शने अपि तु सकलभारतीयसाहित य्े  क्रान्तिः कृता। अनेन 
चिन्तनस्य लेखनस्य च प्रक्रिया एव परिवर्तिता। तत्त्वचिन्तामणेः रचनानन्तरमितरभारतीयदर्शनेषु, व्याक�-
रणसाहित्यादिषु च शास्त्रे षु गङ्गेशाविष् कृ तभाषा ‘अवच्छे दकावच्छिन्नरूपा’ स्वीकृता। गङ्गेशस्योपल-
ब्धिः दर्शनेतिहासे अद्वितीयास्ति। भारतीयदर्शनस्य सम्पूर्णमध्यकालस्य शास्त्रीयतिहासे तादृशो नैकोऽपि 



न् यायदर्शनस य्े तिहासः आचार्याश्च  109वर्ष ५ अङ्क १

लेखको जातो यस्य कृति ना तावान् प्रभावः कृतः, यावान् गङ्गेशस्य एकेनैव कृति ना तत्त्वचिन्तामणिना 
कृतः। तत्त्वचिन्तामणिः सर्वे षु ग्रन्थे षु ‘शिरोमणिः’ एवासीदिति प्रमाणं तु अस्योपरि रचिताः टीकाः दृष्ट्वैव  
ज्ञायते। अस्योपरि यावत्यः टीकाः लिखिताः तावत्यः टीका न जातु अन्यस्य कस्यचन ग्रन्थस्य स्यात्। डा. 
विद्याभूषणस्य मतानुसारं त्रिशत(३००)पुटसंख्याकस्य अस्य ग्रन्थस्य टीकानां पुटसंख्या आहत्य दशल-
क्षेभ्योऽपि (१०,००,०००) अधिका वर्तन्ते। वस्तुतः गङ्गेशाविर्भूतायाः शैल्या अत्यद्भू तविशेषोऽस्ति यत् 
– अस्यां  शैल्यां  सूक्ष्मातिसूक्ष्मविषया अपि अल्पाक्षरेषु प्रस्तूयन्ते। प्राचीनैः विषयप्रतिपादने प्रयासः कृतः, 
परन्तु गङ्गेशेन तार्किकशैलीप्रतिपादने प्रयासः कृतः। एवं वक्तुं  शक्यते, न् यायदर्शनस्य पदार्थशास्त्रीयपद्ध-
तेः स्थानं गङ्गेशस्य प्रमाणशास्त्रीयपद्धत्या गृहीतम्। तत्त्वचिन्तामणेः शैलीमादायव न् यायदर्शनस्य द्वे  महती 
पीठे स्थापिते। तत्र एकन्तु मिथिलाया मिथिलापीठम्, द्वितीयन्तु नदियाग्रामे (बंगालप्रान्ते) नवद्वीपपीठम्। 
अनयोर्मध य्ेऽपि मिथिलापीठमेव नव्यन् यायस्य प्रमखं स्थानमिति निश्चयेन वक्तुं  शक्यते, यतः अत्रैव गङ्गे�-
शस्य जन्म आसीत्। अस्य कालस्तु ईशायाः चतुर्दशशताब्दी (ई.सं.१४००) आसीदिति सर्वैः  स्वीक्रियते ॥
पक्षधरमिश्रः – 

अयमपि पण्डितप्रवरः पक्षधरमिश्रो मिथिलादेशीय एव। अयमव प्रथमाचार्यः अस्ति येन तत्त्वचिन्ता-
मणौ टीका लिखिता। अनेन विदुषा तत्त्वचिन्तामणेः उपमानमणिं (खण्डं ) विहाय अन् ये षु त्रिषु खण्डे षु 
‘आलोक’नाम्नी टीका कृता। सा टीका सम्पूर्णभारतदेशे प्रसिद्धास्ति सम्प्रत्यपि। अस्य कालस्तु ईशायाः 
पञ्चदशशताब्दी आसीत्। महता तार्किकेण रघुनाथशिरोमणिनापि पक्षधरमिश्रेण सहैव न् यायशास्त्रमधी-
तमिति प्रसिद्धमस्ति। नवद्वीपे(नदियाक्षेत्रे) पक्षधरमिश्रस्य एका पाषाणमूर्तिः अधुनापि वर्तते, सा रघुनाथ�-
शिरोमणिना स्थापिता ॥
वासदुेवसार्वभौमः –

बङ्ग(बंगाल)देशीयोऽयमाचार्यः नदिया(नवद्वीप)पीठस्य संस्थापकः। बंगालदेशे तत्काले तावान् न् याय-
शास्त्रस्य प्रभावो नासीत्। अतोऽयमाचार्यो  मिथिलां गत्वा न् यायशास्त्रमधीतवान्। अनन्तरमागत्य बंगालप्रा-
न्ते  अस्य शास्त्रस्य प्रचारं कृतवान्। अनेन तत्त्वचिन्तामण य्ुपरि एका टीकापि रचिता। परन्तु अस्य प्रसिद्धिः 
स्वनामापेक्षया अस्य शिष्याणां वैदुष्यकारणादेव आगता। अस्य शिष य्े षु महान् तार्किको रघुनाथशिरोमणिः 
प्रधान अस्ति। श्रीकृष्णचैतन्यप्रभुरपि अस य्ैव शिष्य आसीदिति श्रूयते ॥
रघनुाथशिरोमणिः –

नव्यन् यायदर्शनग्रन्थे षु तत्त्वचिन्तामणिः यथा मणितुल्योऽस्ति तथैव नैयायिकेषु अयं रघुनाथशिरोमणिः 
अपि। वस्तुतोऽनेन प्रबलतर्के ण सर्वेऽपि प्रतिवादिनः पराजिताः अतोऽनेन ‘शिरोमणिः’ इत य्ुपाधिरधिगत 
इत य्ुच्यते। रघुनाथशिरोमणेः बाल्यावस्थायामव पितुः निधनात् मात्रा अयं वासुदेवसार्वभौमाय समर्पितः। 
अतस्तस्मादेवानेन सर्वं  न् यायशास्त्रमधीतमिति श्रूयते। बङ्गालदेशे प्रथमबारं न् यायशास्त्रस्य प्रचारो यद्यपि 
वासुदेवसार्वभौमेन कृतस्तथापि तत्राध्ययनाध्यापनस्य व्यवस्था शिरोमणिना एव कृता। तत्काले मिथिलाया 
पक्षधरमिश्रस्य महान् प्रभाव आसीत्। तत्श्रुत्वा अयमपि न् यायाध्ययनाय मिथिलां प्रति गतवान्। परन्तु 



110  लोकदर्पण  कार्तिक-चैत्र २०८१

सर्वोऽपि जनः पक्षधरस्य दर्शनमपि कर्तुं  न शक्नोति स्म यतः पक्षधरस्य दर्शनकरणाय तत्पूर्वं  बहवस्ता-
र्किकाः पराजेतव्याः इति नियम आसीत्। अनेन ते सर्वेऽपि पराजिता अनन्तरं पक्षधरेण सहापि शास्त्रा-
र्थः सञ्जातः। अस्य प्रतिभां ज्ञात्वैव पक्षधरेण अयं पाठित इति कथा श्रूयते। अनेन तत्त्वचिन्तामण य्ुपरि 
‘दीधीति’नाम्नी टीका रचिता। अद्यावधि मणेः टीकासु ‘दीधीति’ टीकैव सर्वापेक्षया प्रसिद्धास्ति। केवलं 
मिथिलादेशे अवस्थितं न् यायशास्त्रं  अनेनैव सर्वत्र भारतदेशे विस्तारितम्। न केवलमेकैव टीका अपि तु अनेन 
खण्डनखण्डखाद्य–कुसुमाञ्जलि–आत्मतत्त्विवक–किरणावलीत्यादिग्रन्थेष्वपि टीका रचिताः सन्ति। इत्थं  
निःसङ्कोचं स्वीकुर्मो  यत् अयं रघुनाथशिरोमणिर्नव्यन् याय ‘शिरोमणिः’ एवासीदिति। यदापि नव्यनैयायि-
कानां गणना भवति तदा गङ्गेशानन्तरमस य्ैव नामागच्छति। अस्य जन्म ईशायाः पञ्चदशशताब्द्यां  नवद्वीपे 
(नदियाक्षेत्रे  बंगालप्रान्तस्य) आसीदिति सर्वैः  स्वीक्रियते।
यज्ञपति–उपाध्यायः –

अयन्तु गङ्गेस्य पौत्रः, वर्धमानस्य पुत्र अस्ति। अनेनापि तत्त्वचिन्तामणौ ‘प्रभा’नाम्नी टीका रचिता। 
अनन्तरकालिकैः व्याख्यातृभिः स्वव्याख्याने ‘उपाध्यायास्तु’ इत य्ुक्त्वा अस य्ैव मतं प्रदर्श्यते। अस्य प्र-
भाटीकायाः पाण्डुलिपिः  अधुनापि दरभंगापुस्तकालये (राजलाइब्रेरी) प्राप्यते। तत्र अन्त य्े  अनेन तस्या 
रचनाकालः १४२८ शकसम्वत्सरोऽङ्कितोऽस्ति। अनेन ज्ञायते यद् अस्य कालः १४८६ ई.सं. आसीदिति। 
गङ्गेशस्य पौत्रत्वातदस्य स्थानन्तु मिथिलाक्षेत्रमेवेति ज्ञातंु शक्यमव ॥
मथरुानाथ‘तर्कवा गीशः’ –

अयं मथरानाथो बङ्गदेशीय आसीत्। अयं रघुनाथशिरोमणेः शिष्य आसीत्। अनेन तत्त्वचिन्तामण य्ुपरि 
दीधीत य्ुपरि च टीका रचिता, या ‘माथरी’नाम्ना प्रसिद्धाऽस्ति। तदतिरिक्तमदयनाचार्यस्य कुसुमाञ्जलि–
आत्मतत्त्वविवेकोपरि च अनेन माथरी टीका रचिता। पक्षधरमिश्रस्य ‘आलोक’टीकोपरि च अनेन माथरी 
टीका रचिता। न् यायशास्त्रे  ‘न् यायरहस्यमि’ति नामकः स्वतन्त्रग्रन्थोऽपि अनेन रचितः। अयं महान् तार्किक 
आसीदतोऽनेन ‘तर्कवा गीशः’ इत य्ुपाधिः प्राप्तः। अस्य काल ईशायाः षोडशशताब्दी आसीदिति सर्वैः  
स्वीक्रियते। बङ्गालदेशस्य मनीहारीग्रामः अस्य जन्मभूमिः। तत्रेदानीमपि अस्य वंशजा निवसन्ति। अस्य 
वास्तविकं नाम तु मथरानाथभट्टाचार्यः, परन्तु अयं तर्कवा गीश इति नाम्नैव प्रसिद्धो जातः ॥
जगदीश‘तर्कालङ्कारः’ –

अयमपि बङ्गालदेशीय आसीत्। अस्य काल ईशायाः षोडशशताब्दी आसीत् । अनेन दीधित य्ुपरि टीका 
रचिता सैव टीकाधना जागदीशी इति नाम्ना सम्पूर्णभारतवर्षे  प्रचलिता सम्मानिता च वर्तते। अनेन आलो�-
कोपरि अपि टीका कृता वर्तते। ‘शब्दशक्तिप्रकाशिका’ ‘तर्कामृतम्‌’, न् यायादर्शम्, इति त्रयः स्वतन्त्रग्रन्था 
अपि रचिताः। अयमपि भट्टाचार्यवशीय आसीत्। प्रबलपाण्डित य्ेन अनेन ‘तर्कालङ्कारः’ इत य्ुपाधिः प्राप्तः। 
अन्ते  तेनैव नाम्ना प्रसिद्धो जातः ॥
गदाधरभट्टाचार्यः –

अयमपि बङ्गालदेशीय आसीत्। अनेन नदियापीठे एव सम्पूर्णन् यायशास्त्रमधीतम्। अनेन आलोकोपरि 



न् यायदर्शनस य्े तिहासः आचार्याश्च  111वर्ष ५ अङ्क १

दीधित य्ुपरि च टीका रचिता, सैव टीकाधना ‘गादाधरी’ इति नाम्ना जगति व्याप्ता वर्तते। अनेनान् येऽ�-
पि बहवो ग्रन्था रचिताः, तेषु व्युत्पत्तिवादः, शक्तिवादः, इत्यादयः चतुष्षष्ठिवादाः प्रसिद्धाः सन्ति। अयम 
ईशायाः षोडशशताब्द्यन्ते  सप्तदशशताब्द्यादौ आसीदिति इतिहासविद्भिः स्वीक्रियते ॥
विश्वनाथ‘पञ्चानन’भट्टाचार्यः –

अयमपि बङ्गालदेशीयः पण्डित आसीत्। अनेन शुद्धन् यायपरम्पराया न् यायसूत्रोपरि वृत्तिः लिखिता, 
सेदानीं ‘विश्वनाथवृत्तिः’ इति नाम्ना प्रसिद्धा वर्तते। परन्तु अस्य ख्यातिः मुक्तावलीकाररूपेण वर्तते। अनेन 
वैशेषिकोक्तसप्तपदार्थान् आदाय तेनैव क्रमेण प्रथम ‘कारिकावली’ग्रन्थो रचितः। तत्र १६८ संख्यकाः 
कारिकाः सन्ति। तत्रैवानेन नैयायिकोक्तानि चत्वार्येव प्रमाणानि प्रतिपादितानि। अतो ग्रन्थोऽयं न् यायवशे�-
षिकमिश्रितपरम्पराया वर्तत इति वक्तुं  शक्यते। यद्यप्यनेन प्रथम कारिकावली एव रचिता आसीत् तथापि 
स्वशिष य्े  राजीव दयया वशवदः सन् तासां कारिकाणां स्वे नैव व्याख्यानं कृतम्। तदेव व्याख्यानमिदानीं 
‘न् यायसिद्धान्तमक्तावली’ इति नाम्ना प्रसिद्धमस्ति। मुक्तावल्यां  स स्वयमव लिखति –

निजनिर्मितकारिकावलीमतिसंक्षिप्तचिरन्तनोक्तिभिः। 
विशदीकरवाणि कौतुकान्ननु राजीवदयावशवदः ॥ 
(विश्वनाथः, न् यायसिद्धान्तमक्तावली, मङ्गलाचरणम् ३ ) इति।
अनेनैव ग्रन्थेन अस्य नाम ‘मुक्तावलीकारः’ इति प्रसिद्धं  जातम्। अयं ग्रन्थो न् यायशास्त्राध य्े तृणां कृते 

अत्यन्तमत् कृ ष्टो वर्तते। अत्यन्तसरलया भाषया अनेन अस्मिन् ग्रन्थे  विषयाः प्रतिपादिताः सन्ति। इदानीं 
सर्वेष्वपि संस क्ृ तविश्वविद्यालयेषु न् यायशास्त्रस्य पाठ्यक्रमे प्रथमावस्थायामयमव ग्रन्थः पाठ्यग्रन्थत्वेन 
स्वीकृतोऽस्ति। अधुनाय ग्रन्थो बह्वीषु भाषासु प्रकाशितो वर्तते। अस्योपरि बहुटीका रचिताः सन्ति। तासु 
दिनकरी, रामरुद्री, किरणावली–इत्यादिप्रसिद्धाः सन्ति। अस्य कालस्तु १५५६ शकसम्वत्सर आसीत्। यद्य-
प्यय भट्टाचार्यवशे जातस्तथापि सर्वविद्यासु निष्णातत्वात् अनेन ‘पञ्चाननः’ इत य्ुपाधिः प्राप्तः। चतुर्ण्णां  
प्रमाणानां पृथक्‌–पृथक् विभागं कृत्वा रचितत्वात् नव्यन् यायशल्या प्रमाणप्रतिपादनाच्च अयमपि नव्यनैया-
यिकपरम्परायामव  वर्तते इत य्ुच्यते ॥
केशवमि श्रः –

प्रमाणादिपदार्थानां ज्ञानं सरलतया सर्वैः  कर्तुम अशक्यत्वात् तज्ज्ञानाय एकस्य प्रकरणग्रन्थस्य अपे-
क्षासीत् दर्शनक्षेत्रे। तामवापेक्षां  पूरणाय अयं केशवमिश्रः ‘तर्क भाषा’ इति नामकं ग्रन्थं  रचितवान्। सूत्र-
भाष्यवार्तिकादिग्रन्था अल्पमतिमतां जनानां दुष्साध्या एवासन्, अतस्तेषां न् यायशास्त्रे  सुखेन प्रवशो भवतु 
इति भावनया मयाऽयं ग्रन्थो रचित इति केशवमिश्रः स्वय ग्रन्थादौ उद्घोषयति – बालोऽपि यो न् यायनये प्र-
वेशमल्पेन वाञ्छत्यलसः श्रुतेन। संक्षिप्तयक्त्यन्विततर्क भाषा प्रकाश्यते तस्य कृते मयषा ॥ (केशवमिश्रः, 
तर्क भाषा : मङ्गलाचरणम् ) इति। प्रमाणादिपदार्थानां क्रमेणैव विवक्षितत्वात् अयम एव ग्रन्थः प्राचीन�-
न् यायस्य प्रथमः प्रकरणग्रन्थः। अस्मिन् ग्रन्थे  सूत्रोक्तप्रमयान्तर्गतार्थपदार्थ एव वैशेषिकोक्तसप्तपदार्थानाम 
अन्तर्भावकृतत्वात्, न् यायवशेषिकयोः द्वयोः दर्शनयोः समन्वयः सर्वप्रथमम अनेनैव कृत इति वक्तुं  शक्यते। 



112  लोकदर्पण  कार्तिक-चैत्र २०८१

अतोऽयं ग्रन्थो द्वयोरपि दर्शनयोः अध य्े तृणां कृते अत य्ुपकारीति न संशयः। अस्यापि कालादिविषये निश्च-
येन वक्तुं  न शक्यते। तथापि अयं गङ्गेशोपाध्यायानन्तरकालिकः, प्रायः वर्धमानोपाध्यायसमकालिक 
आसीदिति गोवर्धनमिश्ररचितस्य तर्क भाषाप्रकाशनामकग्रन्थस्यावलोकनेन ज्ञायते। तत्र तेन गोवर्धनमिश्रेण 
तर्क भाषाकारः पद्मनाभस्यानुजः अस्ति इति परिचयो दत्तोऽस्ति – 

‘श्रीविश्वनाथानुजपद्मनाभानुजो गरीयान् बलभद्रजन् मा।
तनोति तर्कानधिगत्य सर्वान् श्रीपद्मनाभाद्विदुषो विनोदम्। इति।
तेन पद्मनाभेन उदयनस्य किरणावल्युपरि ‘किरणावलीप्रकाश’ इति नाम्नी टीका रचिता  वर्तते। तत्र 

स वर्धमानस्य नामोद्धरति – ‘उपदिष्टा गुरुचरणैरस्पृष्टास्तन्यन्ते  पद्मनाभेन’ इति। अनेन सुस्पष्टं  भवति यत् 
पद्मनाभो वर्धमानसमानकालिकः किञ्चिद् अनन्तरकालिको वा। अतः तस्यानुजोऽयं केशवमिश्रोऽपि वर्ध-
मानात् किञ्चिदनन्तरकालिकः। तथा च अस्य काल ईशायाः पञ्चदशशताब्दी आसीदिति वक्तुं  शक्यते। 
अस्य स्थानन्तु मिथिलादेश एव ॥
अन न्ंभट्टः –

न् यायशास्त्रे  वैशेषिकशास्त्रे  च बहुभिः पण्डितैः बहवो ग्रन्था रचिताः। परन्तु ते सर्वेऽपि ग्रन्था न् याय-
शास्त्राध य्े तृणां तत्र प्रवशोत्सुकानां वा बालानां कृते दुर्बोध्याः, दुर्ग्राह्याः सञ्जाताः पश्चात्तनकाले। यद्यपि 
प्रवशकरणाय ‘न् यायसिद्धान्तमक्तावली’ आसीत् तथापि सा अल्पमतिमतां कृते क्लेशसाध्या एवासीत्। 
अतस्तादृशस्य ग्रन्थस्य महती आवश्यकतासीत्, येन बालाः सरलतया न् याशास्त्रं  ज्ञातंु शक्नुयः। तामवा�-
वश्यकतां पूरयितंु महता विदुषा अन्नंभट्टेन ‘तर्क संग्रहः’ नामकोऽत्यल्पः परन्तु अत य्ुपकारी ग्रन्थो रचितः। 
स्वयमव मङ्गलाचरणे कथयति – ‘निधाय हृदि विश्वेश विधाय गुरुवन्दनम्। बालानां सुखबोधाय क्रियते तर्क -
संग्रहः’। (अन्नंभट्टः, तर्क संग्रहः, मङ्गलाचरणम् ) इति। यद्यपि केशवमिश्रस्य ‘तर्क भाषापि प्रवशग्रन्थ एव, 
तथापि तत्र केवलं नैयायिकरीत्या विषयाः प्रतिपादिता आसन् परन्तु ‘बालस्वभावः सर्वदा सरलमेवापेक्षते’ 
इति वचनानुसारं न् यायवशेषिकदर्शनयोः प्रवशस्य कृते एकस्य द्वारस्याभाव आसीदेव। अत उभयपरम्परया 
रचितेन ग्रन्थेन तर्क संग्रहेण सोऽभावः पूरितः। अस्मिन् तर्क संग्रहे वैशेषिकोक्तसप्तपदार्थाः, न् यायोक्तानि 
चत्वारि प्रमाणानि च सरलतया प्रतिपादितानि। अतः अत्र विद्यमानः प्रमयभागो वैशेषिकदर्शनस्य भागः, 
प्रमाणभागस्तु न् यायदर्शनस्य भाग इत्यपि बुधैः विभज्यते। अस्य ग्रन्थस्य महत्त्वमस्ति यद् अयं ग्रन्थः सर्वत्र 
विश्वविद्यालयेषु पाठ्यक्रमे वर्तते। अस्यानुवादो बह्वीषु आंग्लादिभाषासु च प्राप्यते। पाश्चात्त्यैः  अप्यय ग्रन्थः 
स्वपाठ्यक्रमे स्वीकृतः। अस्य बहुभिः सम्पादनञ्च कृतमस्ति। तेषु पाश्चात्यविदुषः बोडास(BODAS)
महोदयस्य सम्पादनं प्रधानमस्ति। अस्योपरि बहुटीका रचिताः सन्ति। अधुना च टीकारचनाक्रमः प्रचल-
त य्ेव। तासु टीकासु ग्रन्थकर्तुः एव ‘दीपिका’ इति नाम्नी टीका प्रसिद्धा वर्तते। पदकृत्यम, न् यायबोधिनी, 
सिद्धान्तचन्द्रोदय इत्याद्यनन्तटीकाः प्राप्यन्ते। अयम अन्नम्भट्टो दाक्षिणात्यः, आन्ध्रदेशीयः तैलङ्गब्राह्मण 
आसीत्। अयं विद्यानगरीं काशीं गत्वा शास्त्राणि अधीतवान्। अयं शैवसम्प्रदाय आसीदिति अस्य मङ्गल-
श्लोकेनैव ज्ञायते। तत्र किल अयं स्वेष्टदेवस्य विश्वनाथस्य स्तुतिं करोति। तथाहि – ‘निधाय हृदि विश्वेश 
विधाय गुरुवन्दनम्। बालानां सुखबोधाय क्रियते तर्क संग्रहः’। (अन्नंभट्टः, तर्क संग्रहः, मङ्गलाचरणम् ) 



न् यायदर्शनस य्े तिहासः आचार्याश्च  113वर्ष ५ अङ्क १

इति। अस्य रचनाकालः सप्तदशशताब्दी ई.सं.१६२३ आसीदिति मनीषिभिः स्वीक्रियते। यावत्पर्यन्तं  जगति 
दर्शनशास्त्रं  जीवति तावन्पर्यन्तमयम अन्नंभट्टो विद्वत्सभाया सादरेण जीवति इति नात्र लेशतोऽपि संशयः। 
तदनन्तरमपि नव्यन् यायस्य क्षेत्रे  बहवो विद्वांसो जाताः। लेखविस्तारभयात् तेषां केषाञ्चन साररूपेण एव 
अत्र उल्लेख क्रियते। 

संख्या	       नाम  	 	 कालः(अनुमितः) 	प्रमखकृतिः
क)	 श्रीकृष्णन् यायलङ्कारः 	 	 ई.सं. १६५०	 भावदीपिका
ख)	 श्रीकृष्णकान्तविद्यावागीशः	 	 ई.सं.१७८०	 न् यायरत्नावली
ग)	 श्रीमहादेव–पुणताम्बेकरः	 	 ई.सं.१७९०	 न् यायकौस्तुभम्, व्याप्तिरहस्यम‌
घ.	 श्रीमहादेवभट्टः, दिनकरभट्टः		 ई.सं.१८००	 न् यायसिद्धान्तमक्तावल्यां ‘दिनकरी’ टीका
ङ)	 श्रीरामरुद्रभट्टाचार्यः	 	 ई.सं.१८००	 दिनकर्यां  ‘रामरुद्री’ टीका
च)	 श्रीकृष्णवल्लभाचार्यः(स्वामिनारायणः)	 ई.सं.१९०० 	 तर्क संग्रहे, मुक्तावल्याञ्च किरणावलीटीका
छ)	 श्रीचन्द्रजसिंहः 	 		  ई.सं.१७०० 	 तर्क संग्रहे ‘पदकृत्यम‌’ टीका 
ज)	 श्रीकृष्णधर्जटीदीक्षितः  	 	 ई.सं.१७०० 	 तर्क संग्रहे ‘सिद्धान्तचन्द्रोदयः’  टीका
झ)	 श्रीगोवर्धनमिश्रः 	 		  ई.सं.१७००	 तर्क संग्रहे ‘न् यायबोधिनी’ टीका 
इत्यादयः अनेके नव्यनैयायिकाः सञ्जाताः। एतदनन्तरमपि आधुनिकसमय च न केवलं भारते अपितु 

नेपाले च बहवो नैयायिकाः समभवन्, यैः न् यायदर्शनस्य परम्परा महता योगदानेन सुसमृद्धा कृता वर्तते। 
तेषां विषये चानुसन्धानं सुतरामवश्यकमस्ति, परन्त्वत्र लेखे मूलरूपेण सूत्रकारादारभ्य तर्क संग्रहकारं यावत् 
कालिकानां ख्यातयशस्कामव न् यायाचार्याणां परिचयः प्रस्तुतः, अतः अन्यस्मिन् लेखे अन्यत्रैव नैपालकानां 
न् यायाचार्याणाञ्च विषयेऽनुसन्धानं करिष्यते ॥ 
निष्कर्षः

निष्कर्षे  तावत् वक्तुं  शक्यते यत् न् यायशास्त्रं  तर्कशास्त्रं   तर्क विद्या वा अनादिकालादेव प्रवृत्तम्। श्रुति-
स्मृतीतिहासपुराणेषु च न् यायदर्शनस्योल्लेखः, एतद्दर्शनविषयाः, सूत्रकारस्य नामोल्लेखश्च प्राप्यन्ते  इति 
तत्तद्ग्रन्थाध्ययनेन ज्ञायते। अनादिकालात् प्रवृत्तमिदं न् यायशास्त्रं  महर्षिणा गौतमेन सूत्रे षु निबद्धम्। तानि च 
सूत्राणि पञ्चाध्यायषु, दशाह्निकेषु च ग्रथितानि। तेषां सूत्राणां वात्स्यायनेन भाष य्ं  विहितम्। ततः दिङ्ना�-
गप्रभृतिभिः खण्डितस्य न् यायदर्शनस्य उद्धारः भारद्वाजोद्योतकरेण वात्स्यायनभाष्योपरि न् यायवार्त्तिकमिति 
व्याख्यां  विलिख्य विहितः। पुनश्च बौद्धैः  खण्डितस्य न् यायदर्शनस्य समुद्धारः सर्वतन्त्रस्वतन्त्रेण वाचस्पतिमि-
श्रेण न् यायवार्त्तिकतात्पर्यटीका इति ग्रन्थं  रचयित्वा कृतः। पुनरपि बौद्धै रेव न् यायदर्शनस्य खण्डनं विहितमिति 
हेतोः उदयनाचार्येण बहूनां ग्रन्थानां प्रणयनं कृत्वा बौद्धमतानि धूलिधसरितकृतानि, निष्कण्टकं न् यायमतञ्च 
लोके प्रतिष्ठापितम्। एवञ्च तत्समकाले एव भासर्वज्ञेन न् यायभूषणमिति ग्रन्थमाध्यमन, जयन्तभट्टेन न् या-
यमञ्जरीति ग्रन्थमाध्यमन च न् यायदर्शनं सुसमृद्धं  सुदृढञ्च विहितम्। इमे एव आचार्याः प्राचीनन् यायाचार्य-



114  लोकदर्पण  कार्तिक-चैत्र २०८१

त्वेन लोकविश्रुताः सन्ति। इयमव सूत्रपरम्परा पञ्चग्रन्थीपरम्परा वा प्राचीनन् यायपदेन प्रचलिता अस्ति चेत् 
ततः गङ्गेशोपाध्यायन तत्त्वचिन्तामणिनामकं ग्रन्थं  विलिख्य नव्यन् यायधारा प्रवर्तिता। गङ्गेशेन प्रारब्धेय 
नव्यन् यायधारा पक्षधरमिश्र–रघुनाथशिरोमणि–जगदीशतर्कालङ्कार–गदाधरभट्टाचार्यप्रभृतिभिः नैयायिकैः 
दिगन्तव्यापिनी कृता। मिथिलाक्षेत्रे  समुत्पन्नमिदं न् यायदर्शनं बङ्गालक्षेत्रं  प्राप्य विस्तृतं जातञ्चेत् ततः 
एवाधना समग्रजगति सर्वविद्याप्रदीपत्वेन राराजते। बौद्धदर्शनेन सह खण्डनमण्डनपरम्पराया विस्तृतरूपेण 
प्रवर्धितमिदं न् यायदर्शनं प्राचीनपद्धत्या प्रमयविवेचने, नव्यशैल्या प्रमाणविवेचने च सुसमृद्धं  सत् इतरसर्वेषा�-
मपि दर्शनानां कृते महदुपकारि अस्तीति एतद्दर्शनस य्ेति हासाचार्यसाहित्यादीनामध्ययनेन ज्ञायते ॥   

सन्दर्भग्रन्थसचूी
उदयनाचार्यः (ई.सं.१९६२).	न् यायकुसुमाञ्जलिः (हरिदासीव्याख्योपेतः), वाराणसी : चौखम्बाविद्याभवन।
उदयनाचार्यः (ई.सं.२०११).	 आत्मतत्त्वविवेकः (आत्मतत्त्वव्याख य्ासहितः), वाराणसी : चौखम्बासंस् कृ तसिरिज।
उद्योतकरः (वि.सं.२०६४).	 न् यायवार्तिकम्, वाराणसी : चौखम्बासंस क्ृ तभवन।
उपाध्यायः, गङ्गेशः, (ई.सं.१९९०). तत्त्वचिन्तामणिः, दिल्ली : चौखम्बासंस क्ृ तप्रतिष्ठान।
फणिभूषण ‘तर्कवा गीशः’, (ई.सं. १९६८) न् यायपरिचय, (अनुवादक, दिनेशचन्द्र गुह), वाराणसी : 

चौखम्बाविद्याभवन।
भट्टः, अन्नम, (ई.सं.२००३). तर्क संग्रहः, व्याख्याचतुष्टयोपेतः, वाराणसी  : चौखम्बाविद्याभवन। 
भट्टः, जयन्तः, (ई.सं.२०१७). न् यायमञ्जरी, वाराणसी : सम्पूर्णानन्दसंस क्ृ तविश्वविद्यालयः।
भट्टराई, पद्मप्रसाद, (वि.सं. २०६४). पौरस्त्यदर्शन एक चिनारी, काठमाण्डौ : विद्यार्थी पुस्तक भण्डार।
भट्टाचार्यः, विश्वनाथः (ई.सं.२००३). न् यायसिद्धान्तमक्तावली, (किरणावलीसहिता), वाराणसी : 		

चौखम्बासंस क्ृ तसंस्थान।
भासर्वज्ञः (ई.सं. १९६८). न् यायभूषणम्, वाराणसी : षड्दर्शनप्रकाशनप्रतिष्ठानम्।
मनुः (ई.सं. २०१८). मनुस्मृतिः, वाराणसी : चौखम्बाविद्याभवन।
मिश्रः, केशवः, (ई.सं.२००३). तर्क भाषा,  वाराणसी : चौखम्बा सुरभारती प्रकाशन।
मिश्रः, वाचस्पतिः 	(वि..सं. २०७०). न् यायवार्तिकतात्पर्यटीका, वाराणसी : चौखम्बासंसृ्कतभवन।
याज्ञवल्क्यः (वि.सं.२०७६).	याज्ञवल्क्यस्मृतिः, काठमाडौ : रत्नपुस्तकभण्डार।
राधाकृष्णन, सर्वपल्ली (ई.सं.१९७३). भारतीय दर्शन, दिल्ली : राजपाल एण्ड सन्स।
वात्स्यायनः, (वि.सं.२०६९). न् यायभाष्यम (हिन्दीव्याख्यासहितम्‌), वाराणसी : चौखम्बासंस क्ृ तभवन।
वात्स्यायनः, (ई.सं.१९९८)	 न् यायभाष्यम (प्रसन्नपदाव्याख्यायतम्‌), वाराणसी : बौद्धभारती।
वाल् मीकिः (....). श्रीमद्वाल् मीकीयरामायणम्‌(हिन्द्यनुवादसहितम्‌), गोरखपुर : गीताप्रेस।



न् यायदर्शनस य्े तिहासः आचार्याश्च  115वर्ष ५ अङ्क १

वेदव्यासः	 (वि.सं. २०७९). 	महाभारत (पञ्चमखण्ड), गोरखपुर : गीताप्रेस।
वेदव्यासः	 (वि.सं.२०७८). मत्स्यपुराण (हिन्द्यनुवादसहित), गोरखपुर : गीताप्रेस।
शर्मा, चन्द्रधर, (ई.सं.१९९८). भारतीय दर्शन, दिल्ली : मोतीलाल बनारसीदास।
शर्मा, राममर्ति (सम्पा.), (ई.सं. २००२). न् याय एवं वैशेषिकदर्शन, हरिद्वार : ब्रह्मवर्चस।
सक्सेना, प्रवश (ई.सं. २००५). भारतीय दर्शनों में  क्या है, दिल्ली : पुस्तक महल।


